# DOCTOREM GENTIVM THOMÆ CAMPANELLÆ

Stylenf. ord. Præd.

# DE GENTILISMO NON RETINENDO,

Quæstio vnica.

Art. 1. V trum liceat nouam post Gentiles cudere Philosophiam.

2. V trum liceat Aristoteli contradicere.

3. Vtrum liceat iurare in verba Magistri.



PARISIIS,

Apud Tvssanvm Dv Bray via Iacobæa, sub Spicis maturis.

M. DC. XXXVI.

# Imprimatur si videbitur Reuerendissimo M. S. A.P. A. Episcopus Vmb. Vices gerens.

Væstionem inscriptam de Philosophia Gentium non retinenda ab adm. R. P. M. Thoma Campanella ord. Præd. compositam, mandante Reverend. Mag. S. A. Palatij attente legi, nihilque inueni quod orthodoxæ Fidei aut bonis motibus refragetur: quinimo pro puritate S. Dostrinæ & pro gratia persiciente ingenia Christiana, fusiciter pugnat: & vsum legendi, acceptandi, refutandi & secentendi Philosophos gentiles citra errorem iuxta SS. Patrum documenta, ostendit: quapropter dignissimam conseo vt in lucem edatur. Datum Romæin Collegio sancti Bonauenturæ, die 20. Febr. 1631.

Itaest ego F. FRANCISCUS, ANTONIUS à S. Seuer. Collegi S. Bonaueniura Regens & Rettor.

# Approbatio Sorbonica.

Ibros de Prædestinatione, Electione, & Auxiliis divinægratiæ, & de Gentilismo non retinendo, ab eximio
Magistro nostro Fratre Thoma Campanella ordinis Fratrum
Prædicatorum S. Theologiæ Doctore elaboratos, Nos infra
scripti in Facultate Parisiensi S. Theologiæ Doctores accurate
perlegimus, dignosque censuimus, qui non solum prælo subiiciantur, sed etiam omnium studiosorum manibus assidue terantur, doctrinæ sanæ Fidei, ac bonorum Morum per Dei gratiam plutimum prosuturi. Ita censuimus die 21. Iulij anno 1635.
Parissis in Collegio S. Itcobi.

Frater IVLIANVS IOVBERT.

F. ANTONIVS MALLET.

#### Licentia Approbatioque Vicar. Gen. Parif. ord. Prad.

Os Fr. Iulianus Ioubert Doctor in Facultate Parisiensi, Vicarius Congr. Gallic. Ord. Præd. nostri aurhoritate Officij tenore præsentium P.magistro Thomæ Campanellæ, Parisiis sub protectione Regis Christian islimi comoratijà Reuerend. N. magistro Generali omnibus Prouincialibus ac Prioribus commendato, facultatem concedimus imprimendi & edendi libros, inuiclissimo Regi nostro ad patrocinium Fidei Catholica dedicatos, Regioque Diplomate ac Privilegio munitos, videlicet contra Atheistas Librum vnum Roma impressum, & nunc dent ò correctu, veà cum defensione Bullarum summorum Pontificum cotra Iudiciarios: Item de Gentilismo non retinendo q. 1. Item de Prædestinatione, Reprobatione, & auxiliis d.g. Centonem Thomisticum contra Hareticos, & perperam de S. Thoma sentientes. Quos Libros approbatos partim Romæ à magistro S.P. & anostra Religione, & à tribus Regentibus Studiorum publicorum, partim Lutetia à Doctoribus Regiæ Academiæ Sorbonicæ (cuius iudicio solenniter in cœtu omnium, omnium applausu, & Dominorum Moderatorum Elogio exceptus prædictus Pater magister Campanella ingentem erga S. Ecclesiam Cath. Romanam, Fidémque Orthodoxam, zelum obedientiamque ostendens submisse) partim à Patribus Magistres nostri Ordinis, à quibus examinari humiliter petivit : Nos requifiti, quò ex ficrentissimo Collegio nostro S. Iacobi robotentur, pariter commendamus, vique imprimantur & publicentur, quantam possumus de more licentiam impartimur. Dat. Lutetiæin Conventu sancti Iacobi Ord, Præd. die 8. Decembris 1635.

Fr.IVLIANVS IOV BERT humitis Vicarius Congregationis
Gallicana Ord. Prad, manu propria.

# Extraict du Privilege du Roy.

Ar grace & privilege du Roy, il est permis à Toussainct du Bray, Marchandiure Librairea Paris, d'imprimer ou faire imprimer quatre liures en latin, intitulez le premier, De Pradestinatione, Electione, Reprobatione, en de Auxiliis diuine gratiæ: Le second, De Gentilismo non retinen to : Le troisiesme, Aiheismus triumphatus : & le quatriesme, Disputatio an Bulle SS. Pontifici Sixti V. O Vrbani VIII. contra Iudiciario: calumniam in aliquo patiantur, composezpar F. Thomas Campanella Stylenfis, ordinis Fratrum Prædicatorum. Et desenses sont faictes à tous Libraires, Imprimeurs & autres de ce Royaume de les faire imprimer, contrefaire ny alterer, ny en soustraire aucune chose, sans le consentement dudit du Bray. Et ce pendant le temps & terme de vingt ans entiers & accomplis, à peine aux contreuenans de trois mille liures d'amende, confiscation des liures contrefaits, & de tous dommages & interests, ainsi que plus amplement est contenu esdites lettres de priuilege. Donné à Paris, le 22. iour de Nouembre 1635.

Par le ROY en son Conseil. Signé RENOVARDO

Errata fic corrigito.

PAg. to, verf. to alienigenas, vt Origenes I, alienigenas A scientias Gentiles, ver Orig. Ead pag.vers. 26 autem ipsum Mundum Lautem, i. Mundum. pag. 14.
vers. 4 ac Fidei, Fidei, pag. 16. ver. 6. political, postica. pag. 16. vers. 24. leet. 1. 5.
pag. 16 ver. 29. textu 4.1. textu 41. pag. 19. ver. 21. aliquot l. aliquo. pag. 21. vers. 34. Philosophial. ex Philosophia. p. 24 ver. 29, subrilibus l futilibus pag 31. ver. 20 . . correspondentia abiiciendus l. correspon lentia, ve negat Aristoteles, abiiciendus, pag 17.verl. 14 quælt. 11.1. quælt 1. ibid.verl. 16. propriis ed l. propriis elt. led p.6. verls.fumo alizque l.fumo verti, alizque.



DE

# GENTILIVM PHILOSOPHIA.

PRASERTIM

Peripatetica, non retinendà.

VTRVM EXPEDIAT PHILOSOPHO Christiano alteram post Gentiles cudere Philosophiam, & undenam.

QVÆST. I. - Art. r.

Negativa videtur verior.



Rindo, quoniam I. Christus tradidit nobis Theologiam, & bene vivendi rationem, ad vitam æternam dirigentem, & quæ humanam excedit facultatem; cætera verò neturali ratione investiganda relinquit. Ergo

superfluim fiperaddere.

Secundo videmur effugere naturales semitas, anquam repugnantes nostræ Theologiæ, sieut Mahometani; ideirco melius est, yt per ipsus ad sacram do strinam perueniamus.

Terno vnufquilque magisafficitur ad fidem ecium, quæ

2 De Gentilismo non retinendo,

non nouit, per ea, que nouit; & ipse inuenit & à suis accepit; ergo melius est tradere mundo Theologiam in vase mundane philosophie, quam in alio nouiter sabresacto, siç enim & citius credunt, & plenius intelligunt.

Quartò sapietia, quæ est Theologia, vocat omnes scientias tanquam ancillas ad arcem, teste Salomone. Ergo vtendum est scientiis, iam inuentis, neg ampliùs philosophandu.

Quinto spiritu superbiæ ducitur faciens, quod nemo sacit: nemo autem adhuc Philosophiam nouam composuit. Ergo.

Sextò Philosophia Christiana nec ex sacris scripturis sufficienter hauriri potest, neque ex rerum natura vberius quam Gentises hauserunt. Ergo.

Irem non habent methodum Christiani, seut Gentiles. Ergo.

#### Scientias instaurari oportere post Gracorum, & Latinorum Gentilium Philosophiam.

SEd contra est Concilium Lateranense sub Leone X. Sessione VIII. assistmans Philosophiam & Poësim Gentilium habere radices infectas, id est, principia salsa: hoc enim sonat radix germinans salsas conclusiones: vbi & aliqua principia & conclusiones eradicari oportere decernit, nec in eis multo tempore immorandum, sicut nec cum peste infectis, sed purgandas esse per Canones & Theologiam. Ergo noua Philosophia optatur à sacro Concilio, que conformis sit sacre Theologiae Canonibusque facris, & consuetudo perniciosa cedat rationi & vtilitati. D. dist. 9.

Item Tertullianus ait Philosophos Gentiles esse patriarchas Hæresiarcharum, Ergo Philosophia Christiana est cudenda, quæ sit ossicina Catholicorum.

Præterea Iustinus Martyr, cognomento Philosophus, in libro attit lato, Consutatio Dogmatum Aristotelis, pronunciat Philosophiam Græcorum esse plenam erroribus: Aristotelicam magis: quæ etiam de rebus, quas definiendas

Confirm. I.

6.

25

fibi suis commentationibis flatuit, wihii veri affert.

Præterea S. Cyrillus I. lib. contra Iulianum, errores Philosopherum damnar, ac Philosophiam daram fuitle Gentilibus inquir, tanguam Catechismum ad fidem; & quæ non catechizat ad fidem, non esse vere Philosophiam, led Sophisticam.

Similiter Lactantius errores Philosophorum damnat ac

flagellat, maxime autem Aristotelis.

Similiter Clemens Alexandrinus (quem omnes in hoc sectantur, 1. Stromatum cap. 3.) Lex fuit, ait, Indais padagogus ad fidem Christianam : sic Philosophia Gentilibus; & cap. 4. Praterca, ait, non particularis fecta eft e'igenda, sed quicquid omnes recte dixerunt Stoici, Platonici, Epicurai, Arifotelici, ait, dico Philosophiam. Idem Arnobius, Eusebius, Ambrosius, Augustinus, & omnes Patres dixerunt.

Igitur si philosophia Gracorum habet radices infectas, Conclusio 1, & falfa Dogmata non folum in Theologicis, sed in Moralibus, & naturalibus, fomentanda non est, sed alia verax con-Aruenda, & undique seligenda; & qui aliter sapit, amat mendacium, aut hæresim, aut periculum mentiendi, &

hareticandi, & illatos errores & damna nutrit.

Præterea præsupponentibus Christianam Theologiam argumenesse veram, & Christianos non modo naturalibus, sed in-14m 1. super supernaturalibus donis per sacramenta ac Dei gratiam imbui; fateri oportet esse apriores ad inueniendum scientias ac verificandii, quoniam gratia perficit naturam, non destruit; & veritas manifestata per scientias sanctas il-Justrat veritates philosophicis, ipfartinique principia abiq; infectione pandit, vt fanctum Concilium docet. Ex quibus principiis, ad conclusiones Theologicas ac Metaphysicas peruenimus; quoniam natura ad eas ducit, vel non repugnat. Quaproprer veritas scientiarum philosophicarum purior & certior haberi potest ab ingenio Christiano quam Gentili, quippe cui falsa credulitas obstruit viam. Vnde Apostolus, ad Rom. 2. de Philosophis Gentilibus. Obscuratum est insipiens cor corum, & lux veritatis non

De Gentilismo non retinendo,

est ostensa eis: aut no ampiexa, aut repulsa non asfulget. Ergo scientiæsunt denuo residiendæ, & meliorandæ, & persiciendæ, vt mundo sint faciliores, meliores, & quidquid noxij & ertoris continebant, eradatur, ac ostendatur timul non esse illud ex regulis scientiæ veræ, sed sophisticæ, & à Diabolo patremendacij, non à Deo, vt ait Cyrillus. Que conuentio sucis ad tenebras, &

Christi ad Belial ?

Præterea duo sant Codices Dei, ex quibus veritates haurimus, videlicer rerum Natura, & facra Scriptura, vt dixit Sanctus Antonius, & Bernardus, & Chryfoltomus. Ergo sicuti post scripturæ interpretationem editam tempore Gentilitatis ad Gentiles & Hebræos à 72. Interpretibis Spiritu sancto afflatis, sicuti Patres affirmant: D. Hieronymus purauit corufcante Enangelio nouam fieri oportere: atque ita Eccle ia nouam Hieronymi translatione in acceptauit, imò & aliorum, qui post lucem Euangeli, plenius intelligere potuerunt scripturas, ac melius interpretari iuxta propalatam veritatem. Ita post interpretationem Naturæ rerum à Gentilibus factam ad Gentiles, potest & debet fieri interpretationoua, que est scientia humana, & Philosophia: & quidem multo magis, tum propter necessitatem leparandi falsum à vero; si quidem in veterum 72. translatione non sunt fa firates quantæ, quot & quales in libris Philosophorum. Imò si credimis sancto Epiphanio, Iustino, A gustino: item Philoni, & aliis Patribus, in 72. cellis divili Interpretes eistem verbis à Spiritu sancto affliti, interpretati funt scripturam, nec euam secus tantopere conuenissent. In Philosophis autem errores plurimi manifesti, ipforumque discordia spiritum erroris indicant, Ergo faltem expedit, vt corrigatur, quæ fictaest primi Codicis, id est, natura interpretatio sub caliginolo tempore, obscuraris, vel minus illustratis intellectibus, & purificetur, vt Hieronymus fecit in 2. Codice: quanuis omnes Episcopi Asiarici, Europai, & Africani, præfertim Augustinus, contra ipsim exclamagent, longe rationabilius, quam contra nos recentiores literati, qui

nec in libro Philosophorum, nec in libro mundi philosophantes, sine zelo alij, sine scientia alij, alij sine vtroque, exclamant.

Præterea dixit Daniel de tempore Christiano: plarimi pertransibunt: & multiplex erit scientia: vnde noue terræ & noui orbis inuentioni noua Philosophia debetur. Qui ergo scientias inuenit aut reformat, plenius satisfacit huic prophetiæ, vt secit Hieronymus in scripturis, & Iustinus, Origenes, Tertullianus, Lactantius, Cyrilius, Augustinus, Ambrosius, Beda in scripturis, & in aliis scientiis. Qui autem contradicunt, Spiritui gratiæ contumeliam faciunt, & abbreuiant manum Domini in Christianismo, & dilatant in Gentilismo, & vt ait Richardus super Ezechielem: Inuidi & inertes hos labores vituperant; vel qui zelum sine scientia habent, vt dicit Apostolus.

Præterea vel fatendum est Philosophos Gentiles non etrasse, aut non potuisserrare, vt dicunt hebetes, stupidi, impisque, præsertim Auer. exparte, & Petrus Abailardus Hæresiarcha; & Ant. Mirand. Ast hæc est hæresis damnata à Salomone Eccles. 1. & 8. dicente. Tradidit mundum disputationi eorum, vt nesciat homo ab initio opus suum, quod operatus est Dominus, &c. Quod omnium opearum Deinullam possit homo inuenire rationem, quanto magis, &c. Vel magis errasse, & stupidioris ingenij suisse Patres sanctos & Doctores Christianos, quam Getiles, vt putat Iulianus Apostata apud Cyrillum lib. 1. & Abailardus apud Bernardum esca vtrumque damnatur in Conci iis & in Scholis. Ergoresiciendæ sunt scientiæ ex thesauro Patrum & Codicum Dei, Naturæ, & Scripturæ.

Præterea temporibus Christianis inuenta est à Christianis Typographia, nouus Orbis, priscis negatus, & incognitus, à Columbo, quamuis contradicentibus Theologis ac Philosophis, & habitatio sub æquatore, quam Aristoteles, Virg. & multi alij negarunt, ibi habitari non posse contendentes; item nouæ stellæ per Galilæum, & exorbitantiæ punctorum cardinalium Apogæorum, & viæ solis per Copernicum, & Peourbachium; & gyrus terrætorius per Lu-

A iij

6.

sitanos, qui prius latebat. Vnde necesse suit reformari Astronomiam per Copernicum, & Tyconem, ex phænomenis: & Calendarin à summo Pontifice, & anni ciullis rationem. Item noua bombardarum inuentio & magnetis ysus, & pistrinum vento, veru sumo alia que artes mirissex.

Ergo etiam Physiologiam oportet nouam facere de necessitate, sicut Pieus, & Telesius, Valesius, Paracelsus cœperunt: quanuis in aliquo errauerint; indicant tamen quod
tota Philosophia debet renouari; cum res inuentæ, & deprehensi errores, & Philosophiam nouam, & correctionem, & Cosmographiam meliorem requirant. Et quidem
tot sectarum agnitio, & horum mores & naturæ arcana iam
aperta ostendunt priscos Gentiles Philosophos suisse quasi
pueros, respectu Philosophorum Christianorum; sicut
Theologi Iudæi, teste Apostolo, erant quasi pueri respectu
Christianorum Theologorum noui Testamenti. Qui ergo
hoc negar, inuentú neget nouum Orbem, stellas, & planetas nouos, & maria, & bestias, & habitationes, & sectas. Neget etiam Christiana ingenia posse meliora esse ingeniis
Gentilibus.

Præterea Iulianus Imperator, & Machiauellus Politicus Atheorum officina, improperant Moysi & Christianis, quod profitentur habere Christum Dei Sapientiam, Præceptorem & Doctorem; nihilominus mendicamus scientias à Platone, Aristotele, & Homero, caterisque Gentilibus, per nos damnatis. Quod argumentum contra noftram fidem licet non fit demonstratiuu; est tamen scandalosum, & apud vacillantes in fide apparet plusquam probabile. Ergo est eradicadum per instaurationem scientiarum, vt Gregor, Nazianz, alique Patres, prohibiti Gentilium Philosophos, & Poëtas legere à Iuliano, noua poëmata, & Physiologias & Ethicas doctrinas secerunt, vt ex corum libris apparet, & ex Basilij, & Ambrosij Examerone. Car non liceat nobis tale scandalum post Machiauellismum inter Politicos in ruinam ipsorum, & Principum, & populorum, multiplicatum, præfertim in Germania & Francia, extirpare?

Præterea cum prædicamus Gentilibus in nouo Orse Euangelium, & in Asia atque Africa penetralibus, cogimur eis multa dicere naturalia: cum autem audiunt nos à Getilibus idololatris habere naturales scientias, damnatis à nobis etiam in primis articulis de Deo, de mundi creatione, & prouidentia, & animorum immortalitate, qua etiam naturaliter cognosci possunt, & non à Christo suce & sapientia Dei, scandalizatur, & in sua idololatria & erroribus confirmantur, si Theologiam sanctam etiam & in articulis non naturaliter notis, non niss per Gentiles, & à nobis reprobatos in cæteris naturaliter notis confirmare proponimus. Er quidem scandalum passiuum saltem est prædicare Gentilibus, Gentiles suisse doctiores Christianis.

Præterea cum & discipuli nostri instruantur secundum Philosophiam Gentilium, vbi animam esse mortalem, vel vnicam in cunctis hominibus immortalem, & mundum esse aternum, & non creatum à Deo, & non posse corruptibile induere incorruptionem, quia plusquam genere différut, vrait Aristoteles. Ex quo contra sidem invehitur Auerr. & non extare inferos, nec coelites, nec premia, nec pænas post mortem: & Deum esse animam primi Orbis, & non providere inferioribus, quoniam vilesceret : nec posse mouere lapidem vnum, sed tantum primum Orbem, & agere necessariò & non liberè; & alia huiusmodi, quæ apud Aristotelem inueniuntur secondum expositionem Auer.& Alex. & Themistij, & Simplicij, Philoponi & Auicenna, aliorumque Arabum, atque omnium Græcorum, & Latinorum multorum: statim dubitant de side Christiana. Et quamuis Lectores publici ex præcepto Conc. Lateran.oppugnent hæc dogmata falsa: auditores tamen putant hoc fieri meru Tribunalis sanctæ Inquisirionis. Nam Aristoteles, qui in cæteris divinus habetur dogmatibus, & supra-Theologos Christianos à nobis authorizatur, viderur etiam in dogmatibus aliis, in quibus non recipitur, fapiens ac verax effe.

Præterea saltem omnes studiosi, Religiosi & plebeij, confirmatio, & principes his doctrinis infectis nutriti, cum in peccata

& scelera munt, cupiunt esse vera, qua dixit Lucretius, Auer. & Arntoteles. & alij Graci, & Arabes, ne teneantur pro malefactis reddere causam Deo. Voluntas autem hæc taliteraffecta, facit veriora apparere argumenta, qua luis fauent affectionibus, quam contraria, ve paterin ommi fecta propria argumenta magnifaciente, & corraria villendente. Vnde Chrysostomus 5. tomo. Imposibile eft, imposibile eft, impossibile eft (ter dixit) hos, hos, qui male vinant, it fide non vacillare: quan; o magis si nutriti fuerint in doctrinis fideiaduerfantibus? Vnde non sine causa Concilium Lateran, præcipir, ne in Philosophia & Poesi immorentur diu, sed per Theologiam & Canones expurgentur. Que cautio praue vinentibus videtur esse astutia Mahomerica, ne deprehendantur errores Christianismi, vt ipsi aiunt, per Philosophos, quos Perrus Abailardus hæreliarcha Christianis praponit Theologis, & idem faciunt omnes Machiquellifta, & fecta Politicorum & Libertmorum nottri temporis ex huiusmodi scandalous dodrinis ortum habent. Deinde studiosi fiunts, Principum Consiliari & Reipub. Rectores; & cum peccant, & cuagitur de controuersia I:rium Pontif. & Reg. confirmantur in sententia sua, voientes este vera, quæ dicuntur contra Christianismu: Quapropter nutrimus in scholis perniciem Christianismi, ve cuentus quotidie ostendit. Et quanuis S. Thomas, & Albertus, & alij, in bonum sensum Aristotelem vertere conati sint, & vbi manifeste aduersatur fidei, ipsum impugnauerint, tamen non modo Graci, & Arabes, sed Christiani dicunt S. Thomam Litinu non intellexisse Aristotelem Gracu, vel torfisse : Theophrastum verò Aristotelis discipulum, Alex. Themistium, Simplicium, & Auerroem, meitus intellexisse & comprobasse: Sic dicit Iandunus, Pomponatius, Marsilius, Burlæus, Anton. Mirandula, Cremoninus, & alij multi Expositores Christiani. Er ex suspicione contra D. Thoma natus est ex Aristotele, & Auerroë, & aliis, Machiauellismus radix malorti facies religione di ragion diffato, & occupanit thronos Regum & capita populorum. Quapropter cum remedium S. Thomæ, & aliorum hoc tempore

tempore, quali nihil protit, imo malitiosis obsit & astutis. vt hareticoru schola, & Politicorum, & libertinoru ostendunt: Item Principum, aduersantium decretis Papæ praxis oftendit aulas Machiauellizare: propterea expedit nouam Philosophiam struere, & dogmata prava evertere, ne peccata canonizent Gentilismum, & Athersmum, & refutent ita Christianismum in conscientia, vt tantummodò retineantur in facie apud plerosque Catholicos; apud politicos verò & hareticos neque in facie iam; hine principi. bus obedientiam per vim, non soonte præstant, subruuntur politia & regna, & religio, & papatus, quod vnicum remedium est contentiones Principum sedandi, & alterum abalterius injuriis defendendi & contra hostes externos infideles vniendi, & iora & titulos tuendi, dancia; & meliores deterioribus præferēdi, & hæreses, pestem & dissipationem regnorum, extinguendi, & ad vnym redigendi mundum; ergò & ad Deum.

Item impium est lumen ingeniorum nostrorum extinguere, & lucerno sumigante Gentilium vii, cum neque
Cicero ingenia Romana sub Græcis pasiatur servire, &
Deus & Sancti eius hoc detestantur. Igitur ex sole sapientiæ Divinæ, sucerna scientiarum accedenda iterum apparer;
vel dicendum est cum Auerroe, quod nihil prosuit in scientiis lex Christiana, sed obsuit, hoc autem salsum est &
impium.

## Vnde Scientia sint instauranda.

Vapropter quærentibus vndenam instaurandæ scientiæsint, respondet Conc. ex Theologia, & Sacris
Canonibus. Nam S. Basilius, Ambresius, August. Instituus,
Beda, & alij omnes philosophicas res & morales tractauerunt & dogmata salsa i hilosophorum consutauerunt, propterea ab eis perenda est interpretatio veritatum. Ipsi autem ex SS. Scripturis & traditionibus acceperut. Quod autem in iis inueniantur scientiæ, qui legent spassim Libros
P. & nostros coniunctim, inuenient omnes scientias

posse haurit, & colligi per scripturas Dei. Duplex autem Dei Codex; rerum Natura, & Scriptura, funt nobislumen: & gorcunque ex his restatur, est noster Magister in Schola Der; qui autem opinarur, est condiscipulus; qui autem toli propriæ phamatiæ inheret, quamuis laudatislimus à multis, non est accipiendus, sed tantum audiendus; sicut Augustinus & a j PP. quando negant Antipodas extare: Igitur quoniam pailosophi ex primo Codice, qui ch rerum Natura, Tcientias accepiffe profitentur, Primus autem Codex Deinon pugnat cum secundo; nam, ve ait Concilium Lateranen. Sell. 8. verum vero non contradicii: & Aposto. his. Nangued deutsus eft Chritus? Non et Deus dissensio. nis, fed picis. Examinandi funt ex quo errauerunt con. realectedum, anin primo errauerint : & corrigendi funt pereos, qui charitatem veritatis à Christo sa pientia Dei, acceserunt, nuli ve imus condemnare fanctos DD, omnes. & Columbum & alios veritatum inventores.

Probatur hoc ex figura Eftræ, qui contuluir, quado filij Diraë ex parte Iudaice, ex parte Azotice logaebantur, ve abiteerent vxores alienigenis, vt Origenes, & Hieronymus ad Pammachiam interpretantor; & acciperent essex filiabus Ifraë, hocest, exscripturis sacris & Patribus, addendo methodu, quæ eis decft a iquando: Nos autemiratecife in cundis comperiemur, ex arcanis scilicer N rura, & Scripturæ; quan do Christiani ex parte ch istianizant, & ex parte gentilizant. Naturam autem plum mundum effe Dei Codicem, in quo fins ideas expressir, testatur Bernard. Chryfoltomus, & S. Anthon, apud Niceshorum, Item Sincle Brigitie revelatum eft, quod murius abinitio voi cabatur sapientia Dei, seilicet feripta vivis characteribus, Peccon fa. ex qua omnes Philosophiexteribun: alij rede, al i non cimes seno- recte. Qui legit autographum, potest eineudire plo. bus & non exemplaria. Stultus antem est, qui exemplari, non au-Des Ere remautographo fidem præftat : ac deplorandi funt, qui hoqui lo pir mini magis, quam Deo operam dante ficut qui la livros pro na pha. Gentiliom chilosophintur, nil examinantes autogra phum, idelt, terum naturam, an rede feripferint ferutan-

res. In Shærericum eft.facere scholam hominibus, & non Deo, ve isti admiratores hominum, pugnantium cum dinino Codice, faciunt. Nostrum quoque else profitemut quidquid Philosophi recte dixerint, vt Clemens Alex. 1: from. 4. admonet, & Iuft. in Triph. & S. Nyll. inlibro de vita Moss; & Augustinus 2. de doctrina Christiana admonent. Propterea nequaquam vni lectario inhaiendum, vt Arithotelici facient, patres prædicant, præfertim Aug. 8.

de Civitate Dei, cap. 9.

Respondeo ad primam argumentum, quod Christus do- Rep. ad cuit moralem phoof phiam, nedum Theologiam, & 10- prininguliticam, & Occonomicam, que omnia habemus in Epihotis Apostolicis plentus, unde Canones & leges elicitiur: in prophetis verò & in Hagiogra, his, & in veteri lege, philosophica, & morales, & politica, migna ex parichabentur. Quapropter, lieuti ex illis e icuerunt patres Theologiam, quam Scholastici methodo adornauerunt : sic licet & alias scientias itidem methodice ordinare, etianique necesse est ob suprapolitas rationes. Dominus autem Ielus eft auch or verinfque Testamenti, & natura, & gratia : eft enim sapientia Dei vera, non sectariorum opinio. Nec Gentiles recte eastradiderunt fine errore, tum quia ex ambitione, vel auaritia philosophabantur, ve testatur plato, & Cicero, & experientia, & diffidium inter eos, nedum Euseb. Cyrillus, Lactant. Aug. Iust. Clemens Alexand. & vnusquisque non spientiæ primæ, sed sibi scholam facere studuit; tum quia lumine Euangelij caruerunt, & gratia supernaturali, perfectiua natura; & vt ait Apostolus, cum Deum cognouissent, non ficut Deum honorificauerunt; ideo tradidit illos Deus in reprobum sensum, & objeuratum est insipiens cor eorum. Quapropter ingenia illuminata Deum verum colentia pollunt scientias melius inuenire; atque qui aliter opinatur cum Iuliano Apostata & Auerroe, iniuriam facit sapientiæ Dei ac providentiæ.

Præterea si post Gentiles non licuit alias struere scientias, cur Boërius scripsit de Musica, Aug de Musica, Logica, & Grammatica : Beda de his scientiis, & insuper de Astrono-

micis? Scripferat Cicero de officiis: scripsit etia & S.Amb. de officiis: Quiquidem peccassent, sinon licet amplins, & melius philosophari. Peccarunt etiam Lactant. Clem. Iuft. Eusebius, Origenes, Aug. Chrysost. Beda, Basilius, Philosophorum dogmara philosophica & moralia reprobando; absit.

Ad 2. Quomodo

Ad fecundum. Non effugimus vias naturales rectas, sed vitiosas & sophisticas, in quibus aure Gentiles recle locuti les recipien funt amplectimur cos: quin, vt ait luft. in Triphone, & Ny senus de vita Moy fis, & August . 2. de dottrina Christiana, extorquemus ab iis, tanquam ab miustis possessoribus; quidquid enim rationabiliter & sapienter locuti sunt, ett à ratione sapientiaque Dei effula super omnem carnem (v tdicitur Eccles. 1. ) Christus autem Deisapientia est incarnata. Ergo qui extra Christianismum sunt, iniuste possident, qua à Christo authore naturæhabent, si ipsum etiam auctorem gratiæ deindenon recipiant. Philosophia enim est Cate. chismus ad fi tem, teste Cyrillo & Clemente Alexandrino, non autem impedimentum, vt insipienter Peripatetici volunt. Non igitur reprobamus Philosophiam, sed que veritati ac Christianæ fi lei præstant impedimentum, to phistica dogmata vitamus.

Ad 3.

Altertium. Si scienti e Gentilium carerent falsitatibus. & illuminate esfent diuino insaper modo, vtique retinendæ ellent, quoniam facilem aditum ad fi iem darent; fed quoniam scatent erroribus & obscuriraribus, & infectas habent radices, ve dicit S. Concilium, & Theologia in multis repugnant& maximis. VndeaprincipioDD. nostri & cum Tyranais & Pailosophis pugnarunt, quo Theologiam iquare & seminare possent. Sicut fecit Iuft, Origenes, Tertull. Ambros. Lactant. Clemens, & carteri P. Præterea prostrato Gentilismo, & Iudaismo, ne reliquia, & fumus eorum nos impediar à doctrina salutis, quod mazine hoctemporefacit per Machiauellismum & Scholarium deprauationem, ticuti Conc. Lateran. conqueritur: propter hocigitur scientiæ reformandæ sunt, vr oprat Concilium, & minuenda authoritas Gentiliu, & augenda

Philosophorum Christianorum in Christischola. Cuius scholæ veritatem non verbositas Philosophorum, sed miracula, martyrium, prophetia, (anctitas, &cætera charifmata coprobarunt, vt dicitur I. Corinth. 12.6-14. Philosophi autem intrauerunt in scholas, vt testes contra alios Philosophos Dei aduersarios, vt docet S. Thomas 1. p.a. 1. non autem tanquam Magistri nostri, sicut scioli opinantur.

Ad 4. Vere sapientia vocauit scientias tanquam ancillas ad arcem, in qua veræ scientiæ sunt; in cæteris eas corrigit, refecat vogues, & capillos, vt Hieronymus admonet in Epistola ad Pammachium : sed vbi ancilla superbit supra dominam suam ; eijee ancillam, dicit Dominus, non enim cratharedes cum filis liber.s, filij ancilla, superbientisiam in Machiauellismo Auerroistico; ac proinde faciamus nobis

ancillas fideles bene servientes.

Ad quintum. Superbia quidem est facere quod nemo, vt Bernard. ait, in vita communi & regulari contra communem ordinem; non autem in aliorum bonorum & fidei tutamen; alioquin Franciscus, Dominicus, Bernard. quifamilias feceruni à vulgari vita fequestratas, unde admirabiles facti funt, dicendi ex co escent superbi, quoniam praux confuetudini aduerfantur, aut consuetudinem meliorant.

Nota etiam quod Episcopi Itali, Asiatici, Africani contra Hieronym, nouam versionem Bibliorum facientem loquebantur quasi contra superbum, & spiritui, cuius altlatu 72. Interpretes divisi interpretationem fecerunt, iniuriosum. Similiter hoc tempore contrastudiosissimum Baroniu garriunt, quod historias receptas ab Ecclesia infirmauit, quando veritates elucidat. Alij contra Columbum tanquim hæreticum innehebantur, quod proposuisset inuenire Antipodas, negatosà S. Aug. Iust. Lactantio, quibus repugnans Episcopus Salitberia, privatus est Episco- Auent, lib. patuin Synodo Nationali, vt ex histor. Bauarica habetur: 3 histor. Be nihilominus vivit veritas pro Colubo, & pro Episcopo da. "ar. nato. Omnes ergo, qui Philosophiam alicuius Autoris canonizant ex Theologia, exponunt fidem irrifioni, vi docet D. Aug. & S. Thomas opule.9.

Ad4.

Ad s.

Præterea: hoc quod facimus nos, Patres ipsi superius allegatifecerunt non semel, præcipuè Iust. & Ambros. & Basil. &c. Quamobrem nec superbia est, nec singulariras, sed ad sidei & positiæ tutamem contra insectas radices scientiarum; id quod Conc. Later. & Patres imperauerunt.

Adde quod dicitur in Decreto dif. Cant.can. 5. veritati & rationi confuetudo est postponenda, & quod priùs factum non est; nune faciendum est, inuento nouo Oche, & surgente Machiauellismo, & Politicorum, & Libertinorum secta; quæ faciunt Principes Tyrannos, ac populos

seditiosos, ex Gentilismo.

Ad 6.

Ad fextum, negatur aflumptum; mo ex scriptura postunt verius & melius hauriri scienția, ve probant PP. ac nos fecimus. Et ratio dictat, postquam tot sedæ patuerunt, & cœlum nouum, & stellæ noue, & planetæ, & lapides, refque alix noux, & dimidium mundi, quod prius latebat, apparuit; & coli exorbitantie mirifice, que nouam Philos phiam omnino requirunt. Et si nos omnino non id possumus, multo minus potuit Aristoteles. Ait enim Salomon: Mundain tradidit disputationi, vt nesciat homo opus fuum ab initio, quod operatus est Dominus, & alibi. Quanto plus laborabit, tanto minus inveniet. Hærefisergo est dicere Aristotelem inuenisse veritatem, neque nos posse vitra philosophari, & cor obscuratum preferre illuminatis ab Euangelio, exque rerum inuentarum copia, & experimentis in mundo, qui est Codex primus. Methodus autem facilis est is, qui veritates invenere: & ficut Theo'ogiam sparfamin methodum Christiani redegere: sic & alias scientias; difficilis autem resest ignorantibus.

Vtrum liceat Aristotelismum euertere, vel saltem Aristoteli contradicere, Sauthoritatem minuere.

#### ARTICVLVS II.

## Videtur qu od non.



Rimo. Aristoteles enim receptus est in scholis à septingentis annis, & Chastianis enprores seri, & profani eius authoritate propriam sementiam roborant, ita vi instabile sit, quod Aristoteles non firmat; impossi-

bile est autemomnes errasse, & me voum veritatem agnouisse.

Secundo. D. Thomas, & omnes Theologischolastici Theologiam ex dictis Arithotelis confirmant, & in ipso fundant, & Arithotelem magnislaboribus exposuerunt. Ergo quicumque Arithotelem enertit, Theologiam enertit, & labores sanctorum Doctorum inanes facit.

Terrio. Non permisset Deus fastiloquum hominem tam altas figere in Christianitare radices. Quapropter vertitatis inimicos, aut inuicia p enus est, qui comque eiu euerfor, aut magni nominis cupidus, aut hæreses subminisser conatur.

Quarto. Dixit Dominus, sinite zizania osque ad messem Lqui est sininudi) rescere, ne simul eradicetur & tricium. Ergo tolerandus est taliem Aristoteles, ne school stica cradicetur Theologia. Si quid prauitat shabet, propalai cum est encipulis, ne incident ta illam, vel messori interpretatione condienciam, quoniam naturaliter schi nequibant, que in seperperam de cet, vesseit D. Thomas contra G a cos & Arabes, cei s sudicio restagari stultum impiumque videtur.

, Quinto. Item Telesius, qui nouam contra Aristotelem

struxit Philosophiam, à Sancta Inquisitione est prohibitus. Ergo. Item Nouatores damnantur in Concil. At qui

Aristotelem euertit, est novator. Ergo.

Sed contra est Conc. Later. ibidem sess. 3. præcipiens scholasticos in philosophia Aristotelica, quæ tum erat in vsu, & in politica; non immorari, quoniam habent radices infectas, sed per Canones Sacros & Theologiam Scholares ab ipsarum maculis purgari eportere. Item Lectores dogmata Aristotelica damnare iubet, ac doctrinam sanctoru supra Philosophos autorizare & euchere, taquam purgatiuam animæ, & Reipub. persectiuam. Ita iubet, quia scientias denuò sieri non porest iubere, sed optare. Idem habetur in Const. Dominicanorum d.2 cap. 14. Quapropter statuo conclusionem.

Inaliquibus, necessarium esse necessitate præcepti ac salutis euertere Aristotelismum, inaliquibus verò esse vtile

eidem contradicere, in multis verò licitum.

Conclusio.

#### Prima pars Conclusionis; quod necesse est contra Aristotelem sentire & agere.

PRimum patet in his illius propositionibus. Deus non est Creator mundi, sed mundus est æternus ante & post, ex Aristotele 8. Physicorum, & 12 Metaphys. vbi D. Thomas lestione 2. air, Aristotelem hanc sententiam firmiter tenuise, & non problematice, licet sit problema apud Philosophos Gentiles generatim, vt in Topica Aristoteles dicit.

Deus non providet rebus inferioribus, imò vilesceret, si inferiora respiceret, 12. Metaphy (.text.5.

Deus non habet ideam, neque cognitionem vera extra fe, nec in fe, quoniam, pareretur ab illis, ideò nec provider.

Deusest agens necessarium, & non liberum, quippe qui ab æterno est anima primæ sphæræ, nec potest non mouere iplam: præterea nec apud nos potest mouere lapidem vnum,

ex 8

Qualtio I. ex 8. Physicorum, & 12. Metaphysicorum, & Commentatoribus. Deus non potest mouere infligendo morum active & phylice, quoniam non intelligit quæ funt extra fe fedmouet tantummodo obiectine & moraliter, vt amatum & defideratum, ibidem textu 36. Deus inferiorum curam non gerit, proptereaque apud nos datur casus & fortuna; & ideo Ambrosilib. de Offieiis, & Origenes contra Celsum, dicum Aristotelicos esse deteriores Epicuræs. Religio est ars regnandi, & retinendi populos in officio, & obedientia; Quocirca fabulosos Deos, & obscænum Priapum retinendos effe, arque colendos 7. 6 8. Politica, quamuis vere Diinon fint & facerdotium deberi militibus veteranis ad quietem, quali huius fit gratia, non Dei colendiratione, & ad Deos iter. Item inferos & superos esse fabulas Legislatoru 2. Metaph. or in12. Post morrem, nec premium nec pænas, nec sensum homini remanere, sed felicitatem & infelicitatem cum morte 9. finiti ex 1. Ethicorum cap. 14. 615. Anima hominum particulares moriuniur cum corpore, iuxta expositionem S. Gregorii, S. Ambrosii, & Augultini, item Auerrois, Auicenn. Alex. Theop. Simplicii, Themistii, & aliorum Aristotelicorum, Gracorum, Arabum, & Latinorum, atque vnam tantummodo, quæ non est forma corporis, ted assistens cunctis corporibus, immortalem, & contra hanc opinionem Conc. Viennense, & Lateranense pugnauit & decreuit. Nullos extare diabolos, nec Angelos, nishmotores spha-11\_ rarum, qui motu beantur, nec possunt non mouere. 23 Metaphy, lib. 10. er lib. de Mundo. Deum non immittere insomnia, quoniam sapientibus & ri: non simplicioribus, ve accidit, immitterer inlib. de Insonii.

Intelligentiarum coelestium idem est intelligere atque

Item in Problem. sect. 30. docet Prophetas omnes, Si-

esie 12. Met.

13.

18 De Gentilismo non retinendo,

byl'asque non afferi spiritu divino, sed melancholico humore insanire, & per insaniam divinare. Vnde impiè, & stulte frater Bart. Monopoliranus, & Henricus de assa Theologi scripserunt S. Cathar, Senensem, & Brigittam non divinitus, sed ex satigata phantasia divinasse, & anton. Mirand. idem de omnibus Prophetis. Similiter Pomponarius & alij, qui damonoplexias, & Angelicas suggestiones negat, vi Ioano. Laurent. Ananias lib. de natura Damonom etiamoneminit.

Hæc sunt, quæ necessario neganda & destruenda veniunt in Anthorelismo, iuxta Concilioru & PP. præcepta. Item omnes conclusiones ab his infectis radicibus, vt S. Concilium monet, nascentes. Atqui his non negatis statim corvuitomnis Resp. & Regnum, & Ecclesia. Ergo necessario explodenda.

# Secunda pars conclusionis probatur, quod videlicet viile sit Aristoteli contradicere.

Inmultis veile effe Aristotelem reprobari, nos docuerunt Patres: qui idem fecerunt: veile; inquam, politiæ Christiana, & Theologia, & scientia, & veritati.

Siquidem Iustinus Marryr, cognomento Philosophus, librum scripsit inscriptum. Confutatio aliquorum Dogmatum Aristotelis :vbi Libros physicos, & de Cœlo, & de Mundo, fere totos consutat, & in proæmio consutationis, inquit, Aristotelem nihil recte definisse de his, quæ dicere proposuis.

Idem docer Lactantius paffim in suis libris , & addit.

Præterea August. Aristoteli, quem vocat sophistam,

Similiter Eusebius libro de preparatione Euangelica, & demonstratione Euangelica, sepissimè Aristoteli circa naturalia, nedum circa dinina contratiature

6.

D. Ambrosius libro de officiis, Aristotelem reputat deteziorem Epicuræis, & inexam. 4. studiosum impugnandæ veritatis; quoniam lumen & calorem abstulit soli.

Quo in casu Aristotelem impugnant, tanquam sacris literis inimicum; Basil. Orig. Lactant. Iust. Chrysost. Beda,
Augustinus, Bernardus, & omnes Patres, nullo excepto,
cum Cœlum non habere materiam elementarem, sed de
quinta essentia constitutum esse: D. Basil. & Ambros. purant
esse hæresim cum sacris literis pugnantem; idemque asserunt Patres omnes, quibus cometarum exortus supra Lunam & nouæ exorbitantiæ contestantur, & omnes Mathematici recentiores contra Arist.

Item' cum Aristoteles negat ideas, reputatur hæreticus ab August. lib. 83. quest. & 19. de ciuitate Dei, quoniam perhoc negat verbum Dei: Nam qui negat ideas, negat Deum authorem rerum, & divinam artem. Idem docet Eusebius in libro de praparatione Enangelica, & Scotus in primum sententiarum.

Præterea quædicit de materia prima, deridentur à D. Basilio in Exam. & Iust libr. 1. consutationis.

Prætereararus est textus in Aristotele, qui non ab aliquot Patrum suerit reprobatus, ve patet ex quæstionibus nostris philosophicis contra Philosophos priscos, & recentiores omnium Sectarum, per nos sactis, ad statuendam philosophiam Patrum. Quod autem ab omnibus seorsim sir, velle est sieri ab vno: ve intelligant studiosi, quo in loco Philosophia Aristotelica sit habenda.

Præterea S. Vincentius Ferrer, allegatus à Don Seraphino Firmano super apoc. vocat austotelem & auertoëm phialamiræ Dei proiecam super aquas Sapientiæ Christianæ, unde succession amaræ, sieut absinthium. Et hoc verè essecus probat. Quoniam ex aristotele prodiere, præter iam dictas hæreses, multæ, imo non est hæresis, quæ in atistotele non sulciatur. Monophysitæ ex aristotele prodierunt per Ioannem Grammaticum, teste Nicephoro. Porretani ex Gilberto Aristotelico, qui Trinitatem & attributa Dei per aristotelem volebat metiri,

Harer ci es

damnatur in Conc. Rhemenf. & a D. Bernard. fuper Cantica. Petrus Abailardus scripturas subiccit Philosophis, præcipue Aristoteli, & Patres dixitesse ignorantes, & nihit dictorum suorum probasse, ve patet ex Epist. Bernardi ad Innoc.3. Item Arrius Hæresiarcha Atistotelicus, reste Baronio tomo z Irem Carpocratiani & Theodofiani harei tici adorabant aristotelem pro Deo. Baron. tomo 3. Non minus faciunt Moderni, qui dicunt Aristoreli non elle contradicendum. Propter quod Melchior Canus iratus ait: Habent Arifotelem pro Christo, Auerroem pro Petro, Ale-Little Wall town

xandrumpro Paulo.

Sed parù n'est aristoteli harcsim peperiste: quamuis D. Thomas in multis trahere ipfum ad bonum fenfum conatus fuerit: in quibus potest; in quibus verò non potuit, confutauerite quemadmodum in Conc. Vienn. & Lateran, deinde faciendum decreuerunt. Na remedium (pretum est à successoribus, asserentibus D. Thomam Litinum pon inte'lexisse aristorelem Græcum ; quemadmodum Græci discipuliillius, Theophrastus, Alexander, Themissius, quos sectantur Auerroës; Anicenna, & alig vel de industria simulasse, expositionem, quod etiam Caier. & Scotus, & omnes Scotista illi impingunt, præsertim in expositione Libri de anima, nedum Nyphus, Pompon. land. (qui, vt ait Nyphus in principio expositionis de subfantia Orbis, plus credidit simplici verbo Auerrois, quam facris scripturis, & Theologis, & Deo) Zimara, Simon Portius, Burl. Zabarell. Cremoninus, & alij innumeri. Auerroista, & Alexandrai. Vnde posteri eius sectatores impleti funt malitia; Atque vr etiam aduertit Melch. Canus lib. 10. de let. Theologists, exit Machiavellismus ex Peripateticismo, radix peccatorum, & insolentiz principum, & leditionis populorum, & audaciæ seminandæ hærefis, regnandi caufa. A quo enim Michiauellus didicit Religionem ese artem regnandi, & leges imposturas asturorum, Deum humana non curare, nisi ab Aristotele, Auerra Alexandro Achrodif. & horum fequacibus: ex quibus prodiere nuper praui consultores schismatum Gibellini & Im-

riflotelifme.

11.

periales, vt Marfilius Paquanus , Pomponatius, Simon Portius, & anj qui Venetis, & Hispanis, Germanis, & Gallis, Anglis, & Danis confuluerunt apostasiam pro dominatu amplificando Hinc Scala Politicorum & Libertinorum in Boreali reg one, vt apparet ex Batero, Bellarmino, Stanistao, Bossio. Alde Caluinistas, Lutheristas, & Puritanos: proceres enim corum Machiavellista sunt. & Atheista, licut Calvinus & Auerroes, reste Guillelmo Rosco. Tutantur autem Lutherum & Caluinum non ipforum amore, sed licentia, & dominandi æfu, & vsurpandi impune Ecclesiarum, & Xenodochiorum bona. Hoc autem manifestumest; quonism dieunt Papam esse Antichristum, & tamen ins eligendi Imperatorem ex Papa habent retinentque. Vnde fatentur se esse antichristianos, si non renunciantiuri: & tamen retinent tanqua æquè non credentes Luthero & Papæ. Propterea exitt liber de Met. 11. 4 tribus impostoribus in Germania juxta Auerr. & Arist. dog. wer. ab Arift. mata, volentium Legislatores elle impostores, & præcipue, nes legislavt dicit Auerroës, Christum, Moysen, & Mahometem. we & prin-Et quamuis discipuli audiant reprobari bene positionem possores & Aristorelis de Mundi æternitate, & animorum mortalita- sie docat. te, quod faciunt ægrè plerique imbecillirérque & mussitando, vt ego audivi: imò & scribendo idem audent, vt Iandunus & Niphus in libro de Anima, & Cremoninus, & Altimarus in principio (na medicina, dicunt se credere, vt Christianos, immortalitatein anima; sed tamen aliter dicendum effesecundum Philosophiam. Idemque in omnibus. Profitetur antonius Mirand. pro ariflotele centra Theologos, in libro de eners. Monomachia toto, omnia dogmara aristotelis contra fidem comprobans, vii putat phi olophia: & omnia dogmata Christi, & miracula negans pro Aristotele suo. Vnde sectatores implentur malitia: & quamuis citra dolum Lectores impugnarent Atistotelem: lifeipuli tamen, cum in peccata cadunt, cupiunt veram esse opinionem Aristotelis, ne sint rei gehennæ apud Deum, velleum fiunt Principum consultores, aut cum Episcopis habent controversiam, inclinant in opinionem

C III

Aristotelis, neincurrant reatum apud Deum. Quapropter vule est maximéque expediens (inquit Melchior Canus ibid.) non lolum euertere authoritatem Aristorelis & Philosophiam, sed penitus infringere, & Patres Supra Aristorelem authorizare, imò supra omnes Philosophos. Cuius contrarium iubet suadétque petrus Abailardus. Hæresiarcha; & observatur in scholis hæc Jualio, vt præceptum, Nam allegatur Aristoteles contra D. Thoma, & Durand. Scotum, & omnes Patres, tanquam melior, & magister, & Doctorum tantorum negatur authoritas: non autem Aristotelis: sed sedet iudex inter cos. Qua de re valde conqueritur Bembus Cardinalis in Paradoxis, & recte, quoniam fouemus serpentem inter viscera nostra. Vnde cum volumus confutare hæretica dogmata, videmut ridiculi, & fide indigni iis, in quorum animis ipfum commendauimus, & possessionem dedimus, & tribunal supernos, adeò quod nefas ducunt scioli aristotelem negare : imò ait Melchior Canus iratus lib. 10. de locis. Habent (vt iam dixi ) Ariftotelem pro Chrifto, Auerroem pro Petro , Alexandrum pro Paulo.

Præterea Athenienses, teste Laërtio, Aristotelem propter hoc citarunt ad necem, quam suga enasit, scientes non posse sundari politicam, nedum reirgionem, vbi Aristotelis doctrina recipitur. Et nos Christiani retinebimus tanquam magistrum contra la ragion di stato, nedum contra Patres, & Concilia sacra jubentia, quod jubebant Athenienses, & quod jus naturæ damnat in illis, jus sciolorum authorizabit in nobis? Absir. SS. Aug. & Thom. perniciem cauendam valde hanc Philosophorum authoritatem admonent; nos verò pro salute tenebimus? Ab sructibus eum cognoscetis. O Ecclesiæ prudentes Pastores, o prudentes Principes, vestrum est hanc domesticam perniciena

agnoscere, & profligare.

12.

3.

61

7.

#### Tertia pars conclusionis, quod liceat in cun-Etis Aristoteli, vbi ratio contradicit, contradicere.

#### PROBATVR.

Quoniam omnes Patres illi contradicunt. Basil. lib. 1. contra Eunom. baresicam , allegantem Aristotelem pro se , responder ; Hac non ex doltrina spiri- fimonium, tus funt, fed de faculari, de qua scriptum eft. Narrauerunt mihi iniqui fabulationes , & que conventio lucis ad Belial? Mirum ergo quod in Aristotele putant fundari Theoogiam; qui ranquam fabulosus & Belial diabolus à sando Basilio reprobatus est. S. Iustinus - cognomento Philo. fophus, in lib. confutationis dogmatum Arifotells in proemio, falfum Aristotelem in magnis docer; & in his, quæ definireaccepit, nihil veri doeuerit. Ergo fi nihil veri docuit, & in sapientia excutit plusquam alii Giaci ; cur magister in schola Christi sapientiæ reputatur?

Gregorius Nazianzenus vigefima fexta Oratione dammat pravum artium Aristotelicarum artificium, ve plagas Ægypti in Ecclesia, & in Oratione 33. derestatur Aristo. telem vt euersorem prouidentiæ, & immortalitatis animorum,-

Hieronymus contra Heluid. ait. Nec Ariftotelis fpineta conquirimus; verba scripturarum ponenda sunt. Et in lib. aduersus Locifer. dicit Arrianos de fontibus Aristotelis mutuari argumenta , que sapientia saculi est. Ergo cur Theologiæ fanctæ ponitur paracletus?

Epiphanius 2. aduersus hareses cap. 69. damnat Arrianos quod fuerint noui Aristotelici, & ab Aristotele veneni iaculationes libi ipfis affricuerint, relictaque Domini maluetudine Aristotelem induerint.

Tertullian. in prascriptionibus declarans illud ad Colos. Ne quis vos decipiat per Philosophiam & inanemfallaciam; docet hæreticorum Patriarchas effe Philotophos, ex dia24 De Gentilismo non retinendo,

lectica Aristoreis vana, falsa operosaque.

Cyrillus . contra Iulianum Philosophos errorum cau-

sas , præcipue Aristotelem , ponit.

Idem dicit Eusebius 14. de praparatione: & lib. contra Philosophos damnat Aritotelis vitam, mores, Philosophiam moralem, & naturalem, & Metaphysicam, tanquam diras pestes, cæterisque Philosophis, priecipue Platone, inferiorem facit, ingratum, stupidum, petulantem.

niam fuit sibi & aliis, & naturæ contrarius Aristoteles, ideo contraria dicere, sentire, & sophistam esse vanum Aristotelemsæpe docuit. S. Thomas 4. de regim. cap. 4. quoniam fuit inuidus contra Piatonem, & Socratern, quorum verba peruertit, & id probat authoritate etiam Simplicii, & Eustathii Peripateticorum; & allegat S. Augustinum, probantem authoritate Gellii, quod Aristoteles suit impostor, idegi docet contra imposturas eius in 1. Meta. lest. 11. & 1. Cali, lestione 22. & 3. lestione 2. & 1. de anima, lest. 8. plus & minus clare.

Ambrosius in omnibus ei contrarius, dicit tandem valde suisse studiosum impugnandæ veritatis lib. 3. cap. 3. Hexam. itavt etiam calorem solis abnegauerit, cunstorum sensibus manifestum; & inlib. de Ofsicis facit Aristo.

telem deteriorem Epicuræis.

13.
14. I lamq je prius scripserat Origenes in lib. contra Celsu.
Scotus & Franc. de Mayronis, quod ig norauerit Meraphysicam, & pugnanția admiserit.

Franciscus Picus, quoniam est plenus subrili verbositate & tædiosa, in necessariis deficiens, & in subtilibus abundans, difficultates varias instar piscis sepiæ sugiens, atra-

mentoque obnubilans.

12.

15.

16.

Durandus sæpe ab Aristotele desciscit, præsertim cum de intellectuagente in 1. dist. 3. q. s. cum de speciebus intelligibilium est sermo in 2. d. 3. q. 6. vtrumque negat Durandus quod ab Aristotele assertur. I cemaristotelem secu pugnare sæpe monet, dist. 18. q. 3. Item inquit Aristotelem dei sinito, & de mundi æternitate loquentem, secum dissidere

5.

8.

9.

10.

dissidere, non solum contra filem, sed etiam contra rationem naturalem.

Melchior Canus lib. 10. de locis oftendit ex Aristotele apud Italos natum esse Machiauellismum de mortalitate animorum, & de improuidentia Dei circa inferiora. Item esse pestem Christianorum probat ex impiis propositionibus, his scilicet.

Prima in lib. de somn. Quod Deus no immittit sonia quia non sapientibus.

Secunda in lib. de bona fortuna, subtralit Deo providentiam, propter hoc, quod bona malis eueniunt, & è contra.

Tertia in I. de celo, omne incorruptibile esse aternu etia à parte ante, vnde vel anima mortalis, vel aterna, vt Deus.

Quarta in 5. & 12. Metaph. afferit Deum este animal perfectum, & optimum, quoniam est anima prima con informans, ve etiam D. Thomas concedit.

Quinta in 8. Phys. omnes motores Angelos infinita virtute donat, quoniam ab æterno & in æternum mo-

Sexta, quoniam in 12. Met. textu 51. Deum non curare inferiora, & parua, sed tantum ceelestia.

Septima, quia docet ad politiam retinendam esse sabulam sictam à Legislatoribus, quod dicunt de pœnis, & præmis post mortem.

Additque contra Aristotelem Canus authoritates Patrum & Diog. Laert. & aliorum &c.

Octaua, quoniam facit Doum causam agentem necessariam, non liberam, iuxta expositionem Græcorum.

Nona, quoniam in 7. politie. abortus & nefarios concubitus, neabundet numerofitas, consulir. I tem mutilos, & abortiuos fœtus non alendos.

Decima, admittit infinitum numerum animarum, negat creationem & resurrectionem.

Addit Canusalias impierates, & insipientiam Aristote-

Aliostestes adducere mihi non yacat.

1.

3.

T-

Proptered neque tam doctus in humanis est scientiis, vt

mordicus defendi debeat, nisi ab imperitis.

Siquidem tanquam studiosus contra veritatem apertam tefte Ambrolio, lumen folis negat, & calorem : fed Peripateticilucem Soli restituerent , non caloiem , telle Simplicio 2. Cali 42. & Auerroe de substantia Orbis.

Præterea morum in vacuo fieri in inftanti 4. Phyficerum. Hoc divus Thomas dicit effe fallum, idemque Auempaces.

Non vult habitari posse sub æquatore. Contrarium Albertits, & Aucenna, & experientia hodie nauigantium testatur ibi feliciter habitari.

Duo esse principia activa sentit cum Parmenide, vnum passinum in r. Phys. ac duo elementa à duobus activis conftiruta, vridem Parmenides docer, teni nonio Aristorelis. At in 2. de generatione, & corruptione ponit quatuor elementa vnius materia, & addit duo alia principia actiua, coactus, vt dicit in Tex. 33. 6.34. Propterea Laclantio videtur Aristoteles contraria docere & sentire.

Item 12. Met. dicit Angelos imitari Deum mouendo, & sic beari: & tamen contra Deum mouentem ab ortu ad occasum Angelos mouereab occasum ortum, & alisalios reluctari, ita vinequeant mouere. Ergo non est imitatio, 'ed contrairio, & infelicitas.

Libros Metarh. 12 facit, & tamen in totis vndecim promia componit; in duo decimo componit Metaphylicam, vbi tor hæreses, quot verbaà nobis superius reiecta. Propterea Franciscus Doctorilluminatus de mente Scoti, dixit Aristotelemede imperitissimum Metaphysicum : Nyrhus vero alios duodecim defiderari eiusdem libros.

At præterea in 12. Met. oftendie nihil de Theologia, & minus de Astronomia scire; recirat opiniones Eudoxi, & Calippi de sphæris & motoribus contrariis, necaddit de suo nisi reluctantes, facientes discordiam cum pæna propriæ immobilitatis. Et ad quaftiones respondet se relinquere folutionem fortioribus; & propriam coactus ignorantiam fatetur; & tamen sapientem nos elle, volumus in eisdente

Neque ordolaudatus cius aliquid boni habet i quoniam

partitut Philosophiam in libros varios vnum Corpus scientiæ non facientes, sicut Tunzus naturæ & doctrin u accommodatius fecit. Item in Metaphys ca, quæ non sont Metaphysicæ tractat in 11. libris, in 12. autem nihil probat, & tot dogmata falsa, & secum pugnanuia ponte, quot res, de quibus est sermo.

Moralia sine methodo scribir, proutaccepit ex variis libris, & virrusum numerum ignorat, & scopum vnde agnos, cătur vr patet ex D. Thoma, & Telesii lib. 8. Galaxiam sieri in aëredixit tam rid cule ex vaporibus, vr etiam ab Auerroë suo sacrificule, nedum à D. Thoma, & A berro, & tandem à Telescopio Galilæi explodatur cum riss.

Item de Comeristam ruditer loquitur, quodifiant sub Luna, & ex vaporibosaccensis, quorum durario non esset in momento; durant autem per menses & annos; vi ab omnibus ingenio sophisticus deprehensus derideatur, præsertim Thycone, Galilwo, Santuuio, B.da, Seneca, Felesio, & aliis.

Libros de ahimatibus accepit ab aliis, & ex relatione militum, & venatoribus: & departibus, & vsu partium, tidicuia scribit & salsa (à capricio) vt Galeni experientia probant, non dignatus anatomen sacere, sed propria ex phantessia describit que non vidit.

Opiniones Antiquorum non tam inicite damnare consipicitur, quam non intelligere, vel nolle intelligere, ve testectur S. Augustinus, Gellius, D. Thomas, Simplicius, Eustathus, Patricius, & Platonici, & Scholastici nostrates. Item furari alioru dicta, illotque proscindere maledicis, ne furta eius quis deprehendat. At ex Plutarcho, & Galeuo, de placitis Philosophorum scimus, & D. Thomas in 4. de regimine Principum faterur.

Vitam eius libidinosam, impiam & ingratam contra Alexandrum, quem veneno necandum curauit, & atas po-sitas Hermeæ, quæ; yt Poëra cecinit,

Mente vacans vacuus ponit Aristoteles, pudet referre; licet Eutebius enarret tanquam signa ingenii praui soplusticique, non sapientis hominis.

# Responsio ad argumenta prima.

Ad primum respondentes, dicimus tria. Primum, quod nullus Philosophus est acceptatus in scholis Christianis, tanquam magister indubitata side dignus. At ex omnium Philosophorum scriptis Theologo Christiano seligendum esse id, quod bene ac sidei ad hominem declaranda tonsonum dictum esse, examinando, plene cognouerit.

Secundum, quod si quis Philosophorum est acceptatus, vel acceptandus, ille est Plato, vel alius, non autem Aristoteles.

Tertium, quod fato diro introductus est Aristoteles; ori sit sciolis magister, qui sapientibus solum suit aliquando testis contra suos.

# Probatur prima pars Affertionis.

Primo ex authoritateomnium Patrum, & Scholasticorum assernium, quod doctrina Christiana habet testimonium à Spiritusancio in scripturis sacris, & certis traditionibus SS. Conciliorum, & SS. Pontisicum decretis. Quod
autem hæc à Spiritusancio sint, probatur mitaculis, martyrio, prophetia, sancticate, & successione charismatum,
& concordia horum interse, & cum primo Dei Codice,
qui est rerum Natura; à quo secundus non discordat, sed
commendatur, vi sui perficient se quemadmodum in raTheologiz ostendimus, voi asservimus hæresim esse Abailardi dicere, quod Theologia sundetur in aliquo Philosopho: quamuis declaretur per Philosophiam.

Quoniam I heologia vocat omnes scientias, yt ancillas

8.

9:

ad sui cultum jergo & omnes Philosophos, in quo bene serviunt, in quo male; reiicit, corrigitque, vi dictum est ex Origene, & Hieron. in epistola ad Pamach. Data est enim gentib. air Clemens Alexandrinus & Cyrill. Philosophia. vt Catechismus ad sidem ab Authore natura, fideique, à quo dicimur rationales naturaliter, & Christiani ex fide supernaturali. Ergo vbi fidei aduersatur, reiicitur vt pseudophilosophia. Non enim dicimur ab Christo Christiani, ve à Platone Platonici, etsi aquipoco dicendi modo, vt declaratur in 6. fynodo. Christus enim non est fecturiorum euectorum vnus, sedprima Ratio, prima Sapientia primaque ærernaque Philosophia. Vnde Raimundus Lullius in libello ad Philippum Rezem Francia, introducit Philosophiam lamentantem, quod fallo sibi imponebatur discordia cum Theologia. Nonenim, ait, ego Philosophia, sed Atistoteles, & Auerroes pugnant cum Theologia.

Ait Clemens Aiex. 1. Aromat. Non particularis sella est religenda; sed quidquid omnes dixrunt Stoici, Platonici, Epicurai, Aristotelici, hoc totum selectum dico Philoso-

phiam.

Melchior Canus in 9. delocis, docens quo authore Philosopho viendum, sit: Non more vulgi dollrinam Stoicam, aut Platonicum, aut Aristotelicam Philosophiam appellamus, sed sudium supientia &c. Et quoniam Christus est sapientia, non quidem vnius sectariorum, sed Dei: quidquid sapienter aiii dixerunt, extorquendum est ab iis vt nosserum.

Idemque docet L. stinus Martyr, Philosophus cognominatus, in Dial. contra Triphon.

Item S. Augustinus in z. de dollrina Christiana.

tis rapi vasa aurea, & argentea Ægyptiorum in huius figu-

Item Terrullianus de prastriptionibus 7. Viderint (indignorms ait) qui Christianismum Stoitum, aut Plasonicum, & c.faciunt.

Propteres D. Thomas in equife. 9. cap. 1. decet, moner,

De Gentilismo non retinendo;

probatque nuitum ex Philosophis effe seguendum Christia noPailolopho, ita veabillo probati dogmara fidei velit, vel eius dida tanquam'à fi de probata defendar, ne simus irristoni aliorum Philosophorumsectis contraris præcludamus-

que aditum intraturis ad fidem.

Addit S. August, testimonium i. faper Genef. cap. 18. & 19. vbi alia S. August. affert argumenta contra cos, qui Pailo sophos patronos adsciscunt. Aut quod suo electo. Philosopho est contrarium, subito explodunt cum magno Theologia nostra dedecore ac inctura; prasertim vbi de. prehenditur faifus, quem sequimur, vel statim, vel lapsi? temporis, vt & postea etiam nostra Theologia falsitaris sine culpa arguatur; sicut post inventionem noui hemisphærii S. August & Lactant. arguuntur. Idem Aug. in 6 de Cinitate Dei probat ex omnibus Ph losophis omnium nationum Theologo eligendum que bene scripserunt &c. Vnde & S. Thom. in quolib. 4. ar'. 3 monet non effe coar-Aandam S.S. ad fenfum aliguorum Philosophorum. Et in epift. ad Theff. docet hoc effe adulterium spirituale, vel tyrannydem ipiritualem , vel infaniam spiritualem.

Proprerea quando Patie; disputant pro fide veuntur testimonio omnium Philosophorum , vt paer in Iustino , Clem. Aug. Arnob. Hierony. & ex diuo Thomain 4. li. bris cont. Gent. vbi non folius Aristotelis vtitur opinionibus. fed eriam Plat. Galeni, Senec. Pythag. &c. Qui ergo coarctat ad vou, no modo patitur que in præcedeti diximusargume. to, sed etia privat Theologiam armis ac testimoniis &c. Vide conclusionis ergo quam stultefcio i purant, Aristotelem, aur alium Phipare prima losophum esse ab Ecclesia authorizatum. Cum nec Concilia, nec Canones hoc asserant, sed contrarium, & Patres omnibes non vno viendum, nullis seruiendum, docuerint.

Vide quæ scripsimus in 1. art.

#### Pars secunda probatur.

Non ergo intrusus est Aristoteles præuio examine, tanquam optimus Philosophorum, in scholas Christianas.

repetitier.

Quastio I. 31 b Omnes enim Patres illi piatulerunt Platonem , nedum Seneca . Plutar. Cicero . & tota Centilitas. Vnde Clem. Alex. vocat Platonem Derm Philosopho-3. rı m. Chrysostomus vero Antistitem. D. I homas anteponit Arifforeli Platonem , Pythago. ram, & Socratem. 5. Instinus Martyr idem etiam olim statuerat, qui de Plato-62ne dixit in Apel. 2. quodnihil diftat à Christianis & c. S. Aug, inisb. de vera Religione, ait. Paucis mutatis eft 7: Christianus. Et Ambrosius commentis illustrauit Timæum Platonis, in quo Philosophia naturalis continetur, vt illa Christianivterentur potius quamaliorum, pracipue A:istotelis: quem dicit deteriorem Epicuræis fuille, vt August. tefatur. Qui etiam in 8. Confess. cap. 20. refert Simplicianum S. 3. Ambrofii præceptorem, lætatum effe, quod August. Pla. tonicos libros, non autem aliorum Philosophorum adiisset. Ex his enim facilius agnoscuntur dogmata Christiana, quam ex alis Philosophis à veritate dissentientibus, & propterea à Victorino Christiano Platonicos latinitate donatos. . Item S. Iustinus refert se in Gentilismo quæritantem ve-9. ritates veras, à Peripateticis in impietatem tradum fuisse; à Pythagoricis per longas vias actum, ab aliis alia passum; & à sois Platonicis in arcana fidei Christianæ catechizatum fuisse. Præteres idem August. in 8. de Civitate cap. 6. in tantum 10 recipitalios Philosophos, in quantum platonizant. Cum chim in cap. 6. probalset qued Plato præcellit omnes Phi. losophos in Phylicis, propterea quod agnoscit Deum causam rerum naturalium, & in cap. 7. quod sit omnibus præ. ponendus in logicis & rationalibus disciplinis, quoniamartem tradit mir ficam, & Deum lumen veritatum agnofcendarum praficit, & in c. 8. quodin cunclis supereminet, etiam in moralibus, propterea quod agnoscit Deum sum.

mum bonum, ad quod virtutes sunt via: : tandem in cap. 9.

volens oftendere, qui Philosophi fint cæteris anteponendi. & Theologo Christiano acceprandi, post laudatos præ cun-Ais Platonicos, air; Quicumque igitur Philosophide summo Deo & veroifa senserunt, quod & rerum creatarum sit effector, & lumen agnoscendarum, & bonum agendarum, quod abillo nobis sit, & principium natura, & veritas dostrina, & felicitas vita, fine Platonici accommodatius nunsupentur, fiuc quodibet aliud fella nomen imponant, fine t intummodo Ionici generis, qui in eis præcipui fuer int , it a senserint ; ficut idem Plato, & qui eum bene intellexerunt ; finectiam Italici propter Pythagoram & Tythagoricos, & siqui forte alics einsdem sententie indices suerunt, sine aliarum quoque Gensium, qui sapientes. & Philosophihabiti suns Athlantici, Lybici, Egyptii , Indi , Perfa , Chaldet , Scycha , Galli , Hispani, alique inveniuntur, qui hoc viderint, & docuerint, eosomnes cateri: anteponimus; eo que nobis propiaquos fate. Hæc ille pro Platone, & Platonizantibus minfice scribit. Igitur qui hec tris negat, videlicet Deum Creatorem & Doctorem, & Beatorem hominum, tribus primalitatibus correspondentia; abiiciendus ergo est de scholis Christianis secundum August. & Patres, & Concilia facra. Nec ab Ecclesia inthronizatum fuisse Aristotelem, sequentia demonstrabunt.

Stulte igitur quidam dixit; propterea quod Plato est vieinior nobis, non legitur in scholis Christi, ne istavicinitas
afficet nobis cius errores; quod non est timendum de Aristotele, propter distantiam à Christianis. Si enim hoc
valeret, Epicurus potius inthronizandus esset distantior;
qui etiam minus esset perniciosus, vi Ambrosius, & Origenes supra dixerunt. Præterea August. suscipit Platonem, vi
meliorem, quia vicinior, & per Platonem intrauit ad sidem
Iustinus; & nunc isti homines volunt Aristotelem, quia distat, ca nimirum de causa, qua explodendus erat; vi omnes
Patres secere; & argumenta primi ac secundi articuli probauere, pandentia morbos, & ruinas, quæ ex Aristotele
eueniunt. Eigo non Ecclesia, sed mutatio dira sæculi bar-

bari Aristotelem euexit in scholas.

Tertium

### Tertium assertum, quo declaratur, vnde Aristotelis fulcimentum & authoritas apud nostrates.

Rgo casu diro Aristoteles introductus est in scholas Christianorum; sicut olim in Hierusalemintroductus Historia de ett, quando Antiochus Alexandri Agni successor, Dif. arilbietifcipulus Aristorelis & ipfe aperuit Gymnafia Philosophia las intrajo, Gracacontra Moysen, vt eradicaret de ipsorum mente Legem Dei; quaincipit: In principio creauit Deus calum en terram; contra quam schoia Anstotelis personabat. Æternum est cœlum, & terra, nunquam factum est à Deo. Et contra harescholam surrexerunt in typem fratrum sub quinto figillo Ecclefia, Machabai fratres; & obtinuerunt Legem de manibusgentium in quinta synagogæ ætate. Sic innostra Hierusalem Romana, cum Gothi, Vandali. Heruli, Hunni, Longobardi, & Saraceni Bioliothecas Philosophorum in Italia, & Gallia, Hipania, & Africa cremassent& perdidissent ;in quibus periit eriam Commentum faucti Ambrofii supra Timaum: S. luft, autem adhuc Gracus erat & Plato. Tunc furrexit Carolus Magnus, & post prælia aperuit scholas iamdudum si entes, quando iam vix iciebant legere Clerici; & ipsi Cardinales, vt testatur Ioannes Villanus, tanta ignorantia laborabant, vi nollent Pontificem (credo) Sylvestrum II. sepelire in sacris, propterea quod invenerant in eius cubiculo librum Mathematicis figuris exaratum, & purarunt este Necromantiam. Tanta crai huius i culi ruditas, quando Aristoteles intrusus est; cum non repetirentur aliorum Philosophoram Codices, excepto Anistotele, & ab Arabibus aduecto; vt Franciscus Patricius in historiis probat. Plato enim, vt D. Thomas querituring. Pol. quod fuis temporibus non inneniebatur, paulo anterice, annum in Conc. F orent. fub Eugenio Papa IV. à Gracis ad nos delatus est. Nec potuit Aristotelemregnantem, quamuis annitentibus Medicæis Principi-

E

# De Gentilismo non retinendo;

bus (quibus multum debemus, vt vindicibus ingeniorum Christianorum) deiicere, sed tantummodo authoritatem minuit, ne damna prius serpentia ex adorata Aristotelis autoritate magis excrescerent. Et hoc valde profecit; siquidem vigebat opinio, quod Theologia esset fallax, & contraria Philosophiæ naturali circa mundi æternitatem, ani. morum mortalitatem, de religione, inseris & superis, angelis, & Demonibus, sicut Rogerius Bacconius, & D. Thom. in Opusculo de vnitate intellectus, & Albertus in Opusculo eius dem tituli, & alii innuunt. Acpropterea celebrata sunt duo Concilia contra tales opiniones. Viennenfe sub Clemente V. & Lateran. sub Leone X. Astantea quatuor, vel quia que Synodi Parisienses, quæ post Magistri Sententiarum Codicem apponuntur; & Conc. Rhemencontra Petru Abail. & cotra Gilbertu Porret. Peripateticos.

Quapropter non est introductus tanquam optimus, nam vt probatum est, omnes Patres, I. stinus in Trisone, Orig. contra Celsum, Chiysost. inepist. ad Rom. Aug. 8. de Civit. Dei, Baiil. & Gregor. Nyssen. in Exam. & D. Thom. in 4. de Regimine Principum c. 4. Platonem, Pythagoram, & Socratem Aristoteli prætulerunt in sapientia & probitate. Similiter & Seneca, Cicero, & Plutarch. & omnis antiquitas idem senserunt. Quapropter non mirum, quomodo intraverit non bonus in tempore ruditatis, & deinde retentus suerit; quoniam homines, vt ait Horatius,

Turpe putauerunt parere minoribus, & quæ Imberbes didicere, senes perdenda fateri.

Idem dicit Hierony. & August. de his qui suo tempore nolebant recipeze doctrinas, & interpretationes me iores. Et hoc iterum verum est; quoniam. & Auerroës Atheista, & Alex. Aphrod. altique huius farinæ sophistæ venerantur in scholis, partim consuetudine, partim imperitia, partim Machiauellistica impietate sirmati: vndeiratus Canusait, quod pro Petro Auerroem, pro Paulo Aphroditiensem, pro Christo Aristotelem scioli nostri æui habent. Cum tamen verum etiam sit, quod Scholassici à principio non habebant Aristotelem pro Magistro, vt ait D. Thomas, sed.

pro teste contra alios Gracos, prasertim Peripateticos, probantque propriam sententiam ex Aristotele contra conlimiles Aristorelicos. Imo affero, hæreticum est, & impium dicere, quod Theologia aut fundatur, aut firmatur in Aristotele, quem reprobant PP. & Concilia, tanquam mimicu Theologie, cum etiam in nullius hominis authoritate aut ratione innixam e Te velint, sed veritates Theologiæ habenturper reuelationem, vt probatur in 2. 2 q.1. 1. contra Gent. apud D. Thom. Demonstrationes vero, Probationes quod reuclatio sit à Deo prima veritate, habentur ex mi Theologue raculis, martyrio, prophetia, generibus linguarum, & aliis qua Sunda, charismatibus, quæ sunt demonstrationes filei per signum & manifestationes spiritus 1. Corinth. 12. Que omnia ne gantur'à Pomponatio, & Auicenna, & Auerroe, & Per ripateticis, & dicunt fieri ex temperamento. Idem dicit vel ca negat Mirandulanus in lib. de euerfione Monomach. & Iandunus, qui (ve ait Nyphus inlib. de Orbis substantia scribendo) omnes religiones spreuit propter minima verba Auerrois, contra quos scripsi Antimachiauellismum.

Declaratio vero potest fieri ex Philosophis, non per se, ratur perPhi. fed ad hominem, imo, vt D. Thomas probat opuscalo 9 ex bonin m, authoritate August. 1. in Gen cap. 18. 6 19. non licet expo. non per fe. acre Theologiam, & facras scripturas secundum vnius Phi- Carnoner losophitantum doctrinam. Tum quia potest else falsa, & cundum videbimur inniti falsitati; tum quia aliæ sedæ Philosopho- van mode rum contraria secta, cui innitimur, irridebant Theolo-losopho rum. giam nostram & fidem, vi inquit Aug. quasi propter tales Trabere rationes crederemus. Imo S. Thom. in Pfal. 49. probat fensum phieffe tyrannidem, aut adulterium spirituale, si quis trahit sen. losophorum, Sum scripturæ ad sensum alicuius Philosophi assertiue pror- of tyrannis fus ; ficut cum dicitur Sapientia 18. fellarum limpida flam- rium, aut inme exponerer id eft, lucidæ; quoniam secundum Aristore-sania spirie lem, non funt calidæ; propterea Philosophorum authoritas (vt docet D. Thomas 1. p.q. 11. & Canus, Alfonsus de Castro contra haref. lib. 18. & alii Patres ) cum allegaturin Theologia, non ex propriis, 21 extraneis, & nihil probat contra Christianos Doctores, sed tantum contra Gentiles,

Theol decla-

36 De Gentilismo non retinendo,

& sequaces illorum, est enim ad hominem inde argumentum, non ad rem, & secundum Caietanum est nobis nulla.

Quapropter non est introductus in scholas Aristoteles, vt iudex, nist apud imperitos, vel impios; neque vt arbiter, nist apud eos, qui ipsum assumunt provite aliqua dirimenda, non iuxta veritatem certam; sed iuxtasensum Aristotelicum: neque vt testis contra Christianos Doctores; plus enim valet authoritas cuiusibet ex Patribus, quam Aristotelis apud recte sentientes. Ideireo non recte sentiumt, qui Aristotelem inthronizant, aut Platonem, aut alium contra regulam S. Basilii in t. contra Eurom. & August. superGen. & D. Thom. opusc. 9. quod perniciosum, & maxime cauen. dum admonent; & contra hos Testull. obiurgato Aristotelismo (de prascriptionib. cap. 7.) indignatus ait; Viderint, qui Stoicum, & Platonicum, & Dialecticum Christismismum protulerunt.

### Iuxta D. Thomam Aristoteles non est optimus Philosophorum, es cur abipso exponitur, es allegatur.

A Dsecundum negat D. Thom. 4 de Reg. 4. Aristote! E esse optimum phosophorum, sed subscribit patribus, augustino, Chrysost. Ambrosio, & aliis, quod Socrates, deinde plato sit optimus; cuius carentia intrusus est aristoteles; impostor, ait, & imperitus, & inuidus, præsertim si platoni comparetur; & in 3. p q. 42. a.4. Pythagoram, & Socratem nihil scriptisse, quonium sucrunt excellentissimi DD. similiores Christo. Nescio quid scioli de eius mente dicunt; quamuis etiam si ipse diceret, nos habemus mille Thomas pro vno, quibas ipse deserendum magis qua sibidocet; neque potest etiam eneruare omnium. Patrum decretum, qui Platonem præserunt Aristote i eneruale putandus est tam studiosus patrum sectator, contrarium illis sensisse.

Negat D. Thom. se Aristotelem allegare in Theologia.

ad fundationem, vel ad confirmationem fidei & Theologiæ, cuius demonstratio credibilitatis sunt miracula . & prophetia, martyrium, & alia charifmata, vi pau'ò ante diximus demente il ius 2 2. quaft.1. & 2.Thef. 1.lett.1 & parte 2. Sed solum vt restem contra Gentiles suos, præsertim Ariftotelicos, vidocet in 1. contra Gentiles & p. 1.a.1.art. 8. Voi Caieranus dicit, quod argumentum ex sacras literis eft caier lendemonfratiuum ex Dolloribus facris probabile; ex rationi- icia opiima bus Philosuphorum est extraneum of probabile; ex autorita- autornatis te Philosophorum est nullum. Cur ergo audent Aristotelis anitor, authoritate nuc dicere fundatam, aut comprobata Theologiam?

-Hoc perniciosum dixit 1. contra gentes, ideo cauendum non modo si authoritas, sed etiam si ratio Philosophorum afferatuipro absoluta confirmatione. Poteit tamen allegari Philosophus ad declarationem in his, quæ putatur bene dixisse, ve ibi ait D. Thomas, præsertim vbi circa articulos fidei primos, Deus eft: & rerum factor & gubernator. Quod cum neget Aristoreles concessium ab aliis Philosophis, non potest adduci ad declarandum, fed solum alibi, vr testis cotra; nemo enim tam falsus est, qui non dicat aliquid verum, quo possit contra suos argumentari. Et quamuis citet S. Thomas Aristotelem sepecontra Scholasticos, hoc facir vbi Scholasticus Aristoteli adhærer, tanquam contra Aristorelicum; vel vbi putatur Aristoreles naturam lecutus. Sed regula D. Thom. & Aug. quod lit crimen tyrannidis & adulterij spiritualis, torsio tempturæ ad fensum Aristo. telis, & quod perniciosum & impium sit dicere, quod findatur Theologia, aut confirmatur ab Aristotele, aut quod' sir al caius momenti authoritas eius, vel ratio, nisi contra flos ad hominem, flat inuica; & hanc propriam regulam non est putandes D. Thomas esse transgressos: quamuis Parisienses murmurent, & scribant contra D. Thomam in appendice ad librum fentent, quod nimius fuerit in allegando Aristotelem; & verum dicunt. Sed D. Thomazeium non penetrarunt.

Sciendum est quod temporibus S. Thomæ & Alberti

Historiamelorum ex Arifotelifmo, & unde D. Thom. Super Ariflot. facere fimu-Latus eft.

adeo inualuerat sub rudi sæculo doctrina Aristotelis & Auerrois, vt stultus putaretur, qui illis contradiceretificut testantur articuli damnati per Parisienses; & Segerius Bacco, & D. Thom. in Opufc. de vnitate intellectus, tam ancommentum xius adtollendos errores ex Aristotele manantes, & Auer. &c. Cumque libelli multi de vnitate intellectus, mortalitate animorum, & æternitate mundi, & religionis vanitate, iuxta Philosophiam publicarentur, copit Theologia pro falsa haberi, tanguam contra nature dogmata vera. falsa proponens; omnes enim sequebantur ex Arist ista afferente (ecundum Alexandrum; & nemo (ait Auert. ) Peripateticus dicebatur, nisi prins Alexandræus fuisset apud Gracos; ita apud Arabes & Latinos, nisi Aperroista; proptereague vocatus Aucr.oes magnus Commentator. & ipse in scholis Latinis regebat Cathedram, & erat prouerbium, Dixit Auerroes: crzo & Aristoteles. Dixit Ari-Roteles: erzo Auerroes, vt landunus tradit. Quapropter labascenti Christianismo succurrit Deus, excitans SS. Deminicum, Franciscum, & Fratrum Ordines post Monachos; qui tanquam Machabæi Fratres in quinta synagogæ ætate, ipsi in quinta Ecclesia ætate, & sigillo (ex tunc enum aperiri copit, si credis Ioachimo super Apocal. ) auxilio fuerunt. Albertus, ergo. & Thomas, & alij tunc temporis zelo fidei scripserunt Libellos bis de vnitate intelledus pro immortalitate & pluralitate animoru; dolentes (vtipsi aiunt) quod ex Aristotele ja praui mores, & opiniones, perniciosæ grassarentur: & sub eo tepore Raymud. Lullius libru edidit de lametatione Philosophiæ apud Regem Franciæ conquerenteis, quod, dicerent homines, ipfam esse contrariam Theologia, quando non ipsa vere, sed Aristoreles, & Auerroes contrariantur Theologie. Albertus, & Thomas non confidentes zizania euellere Auerroistica, Græcorum, & Atabum; superseminata agris Euangelii absque tritici damno; statuerunt Aristotelem exponere, dantes illi interpretationem vtilem, in quibus rextus erat quasi auceps, iuxta Bedæ placitum, dubia in meliorem parteminterpretando, Ita Theologiam bibendam mundo in

fuo cratere Aristotelico dederut, nempe Theologiam etiam ex dictis Aristotelis declarantes ad homines tantumodo. ostendentes, anod Aristotelica Philosophia non modo non euertit Theologiam, vt mundus dicebat, sed posset ipfam confirmare: & propterea etiam videtur imprudentibus quibulcam magnis Doctoribus p. Thomas nimius in allegando Ariflotelem. Etidem non rimatus Scot. ac Caier, cum co, dixerunt p. Thomam non intellexisse Aristotelem in libro de anima: & errauerunt, quoniam vtramque vidit S. Doctor. Proptereaque breuiter, & clare expoluit Aristotelem, necubi valerent alu expolitores hostes fidei, cum tamen esset ingeniosior S. Thomas, quam 1000. Aristoteles; sed non philosophatus est ex professo; quonia m'intendebat tantum Theologiam exaltare, & mortuus est inuenis ipse, atque Scotus. Attamen vbi Aristoteles absque remedio aperte loquitur contra fidem Catholicam, castigat eum, sieut seruum male servientem Theologia, qua vocat ancillasad arcem : & nunc scioli volunt esse Dominam, & plus credunt Aristoteli, quam Theologis doctissimis. Non tam abiectianimi erat S. Thom. vt fieret Aristotelis Commentator, nisi in fidei gratiam. Nectestatur iuramento Acistotelem esse veracem; sed tantum exposuit, velutisi quis Virgi ium, aut Mahometum exponeret : sed in multis costigar, & extextulibri de anima, plurificat, & immortalizat animas cotra alios Expositores, & demudi aternitate positione couertit in problema, Etsi in lib. Metaph. leet. r. dicat Aristotelem firmiter tenuisse mudi aternitatem; alicquin nec Deus effet, si motus, & mundus non effet secundum Ariftotelem aternus: & hac aternitate negata, vt fidesiuber, negatur in Aristotelismo esse Deile, vtadmonet idem Th mas. Quapropter in Opusc. 9. & in prima parte, cum exponit opus sex dierum, dat nobis licentiam sequendi quem volumes ex Philosofhis, vt mox patebit. sicut Aug. & Clemens prius decreuerant. Scioli autem nos infranare volunt, & (quod solis facris literis datur) Atisto. telem non errasse, vr quam volunt, non absque in perinia magna quidem, maximaque impietate.

Gentilismo non retinendo.

Cur S. Tho-Theol. liberifloreis mo munic non Infficer.

At nunc propter humanas imperirias videtur S. Thomæ labor, & aliorum Fratrum Machabæorum labascere. Nam randa ab A- ficut dixit Daniel. Sublenabuntur auxilio paraulo; ex Ari. stotelismo enim postea ortus est Machiavellismus. Erenim in Scholis plus creditur Græcis & Arabibus, quam D. Thonix; quem dicunt astute voluisse Aristotelem baptizare.In scholis Europa, & Italia luger veritas, mustrando, & imbecilliter defenta, & S. Vincentius exclamauit, quod Aristoteles eff phialaira Dei superaquas sapientia Christiana proiecte; & allegaturà Dom. Seraphino super Apocaly. & nos in Prophetalibus oftendimus Aristotelismum Auerroisti cum esse vnum de 7. Capitibus mysticis Antichristi, qui sub Machabæis contra Moysen, nunc contra Christum in scholis cornu erigit, donec de medio fiat: sicur S. Epiphinius poseit Gracismum antichistianum caput, qui maxime pertinet ad Aristotelem, vt ex suis dogmatis & Villius phil. PP. querelis superius narrabamus; & Raymundus & Cainflaurands. nus conrestantur. Ergo nospro Theologia pugnamus, &

gladium inimicum, quiperuenit víque ad animam, repellimus lub D. Thomæ & Patrum vexillo, & iustionem Co. ciliorum Vienn. & Lateran. capeffimus.

D. Thomas bere.

Nec labores D. Thomæ euertimus, sed instauramus, Inò pronostrola- etiam sipost noui Orbis, & Cœli, & artium, & sectarum & mundi totius inuentionem, nos quid vlterius & melius philotopharemur, supra priscorum opiniones, responderer D. Thomas meis fuggitlationibus; ficut Moyfes Iofux zelanti pro ipfo, cum alij piæter Moyten prophetarent: Quid emularis pro me? quis det vt univer sus populus prophetet. Erdet illis Deusspiretums um? Cur & nobis de spiritu S. Thomæ explora fi veritate, iuxta einsde D. Thomæ confiliu & imitationem non concedunt? Bone Deus? Qui putat se omnia & prorsus innenisse, sit S. Leo, non quasita reperit, sed in. quisitione defecit: quanto magis, qui putat aristorelem omnia inuenisse: & D. Thomam etiam idem sentire? Ergo nec nouns mundus inuentus eft, nec ftelle, necartes post Aristot. Item nec Deus tradidit mundum disputationi nostra, sed præceptis Ariftotelis; hocaurem hæreticum est,

# cette scriptura & Patribus, & reruminatura, &

# Dinus Thomas non est Peripateticus

Practica affirmo, D. Thomam non fiille Peripatericom, sed Christianum Philosophilm; quantus Aristotelem exposuerit, vi errandi occasiones acceptas & datas aliis auferret.

Probatur, quiain constit. Frat. Præd. de quibus D. Thom. erat, in dist. 2. caustur ne Fratses Prædicatores studeant in Libris Philosophorum & Gentilium, propret errores, qui sant in its, & meliorem Christianorum shilosophiam, & projeter rationes à nobis positis 1. art. D. Thom. autem foit observantissimus regale & constitutionum suisset autem constaites, non tautu n si suisse Peripateticus, sed esta si incubunda Philosophia Peripateticoru sola animi gratia. Ergo propret hoc tantum legit, & commentatas est Aristotelem, vi occasiones errandi aliis auferret, vel saltem nunueret.

Præterea in Chronie. Predicat. p. 2.l.1.cap.10. declaratur ordinatio, quod sequendus est D. Thomas Dominicanis in Theologicis & Môralibus, non autem in Philosophicis, nec vllam posseteneri doctrinam contra Patres in materia sidei & morum. Vnde non esset sequendus D. Thomas, contra Patres resutatores Aristotelis secutus Aristotelems, amen dico, vt supra, D. Thomam non esse contratium Patribus; ergo neque est Aristotelicus; alioquin crederet Aristotelis errores esse veritates. Et si D. Hierony, tanquam Ciceronianus, verberatur ob solas Ciceronis phrases: quátò magis D. Thom. ob salsa dogmata si Aristotelicus esset ?

Præterea scripsit sæpe, præsertim in 4. de Rezimine 4. & 3. p. quod Plato, Pythagoras, & Socrates sint Atistotele meliores, & sapientiores. Ergo sicution se fecit Platonicum, multo minus Aristotelicum; si non elegit meliorem, ergo nec deteriorem sine maxima culpa.

Quoniam ipse D. Thomas in Opuse. 9. docuit cum augustino, non esse assentiendum alicui Philosopho in schola

De Gentilismonon retinendo,

Christiana, sed ex omnibus decerpendum quod reste dixerint. Ergo ipie non est Aristotelicus magis quam non,

Iterum eriam probatur quod non fit Aristotelicus, quo? 5. niam aliter docet, cum exponit Aristotelem, & aliter, cum de propria loquitur sententia in Theologia.

1.

2.

musecedens.

Et primo. Nulla opinio Aristotelica contraria fidei, quæ ab co non est oppugnata, vt patet in 8. Phy 6. 12. Metaphy f.

Secundo, Omnis expositio trahens ad sensum contrarium fidei à D. Thoma est expugnata, vt paret in omnibus Commentis contra Auerroem, ac Simpl. & Alexand. & Themistium, & Auicennam, & alios.

Pracipua dogmata Aristotelis & maxime propria eius sunt à D. Thoma derelicta, vel oppugnata. Ergo, &c.

Hoc dogma primum & propriū, & maximu estin Aristo-Probatur tele, quod Cœlu non fit de natura Elemétoru, nec gener:bile, nec corruptibile, nec materiale, & ita docet, in exponendo libros de Cœlo & mundo. Nihilominus in 1. part. 9.68. art. 2. & feg. dicit veriorem effe opinionem Empedo. clis, quod Cœlum constet ex quatuor Elementis, quam Aristotelicam, de quinta essentia incorruptibili: tum quia magis consonat textui Moysis, quod sit factum firmamen. tum sidereum, Cœlum secundo die ex materia prima, qua Aristoteles excludità Cœlo; tum quia ad literam saluatur verbum Moysis. Quod firmamentum divisit aquas ab aquis; sed secundum Aristotelem oporter illud intelligere metaphorice (quod effet adulterium spirituale, vt idem dixit 2. Cor. 4.lett. 1.) secundum Platonem verò, quod sit de natura ignis, melius satisfit Moysi, longe melius autem secundu Empedoc'em: & quidem hoc tempore per Telescopium detegimus in Colo maculas siderum, nubeculas Solis, & cometas fieri supra Lunam. Vnde manifeste opinio Empedoclis, & Pythagoræ comprobatur, quem vel ex hoc S. Ambrosius confirmat fuisse genere Iudæum, & Clem. Alexand, circuncifum in Ægypto, ad facra vt Sacerdotum admitteretur. Item ait D. Thom, neminem Philosophoru tanqua ex fide explodendum aut tenendum; quod & Aug.1. libro in Gen. cap. 19. & D. Thom. quolibeto 4. art. 3.

Quaftio I.

Item 2. Ethic. lett. 8. pugnans pro Aristotele, tribus rationibus, probat virtutes omnes non teduci ad quatuor virtutes cardinales, vt faciunt Stoici, & Platonici, Seneca, & Cicero, sed postea in 1.2. 6 q. 61. art. 2. 6 per totam 2.2. secutus August. Ambros. Chrysost. omnes virtutes ad quatuor cardinales reducit, & addit alias additas à Cicerone, & Audronico, & Plotino, & Seneca, & S. Gregor. ostendirque Aristotelem esse diminutum in assignandis virtutibus, & in ordinandis imperitum. Ipse vero miriste ordinat, & in tota Ethica Aristotel. iam apud D. Thomam est inualida. Imò misericordiam ac verecundiam, quas Aristoteles non facit virtutes, facit D. Thomas, & nemesim, quam facit Aristoteles, negat D. Thomas, & alia multa.

Item in paruis naturalibus, & in libro de Anima, sentit D. Thomas cum Aristotele, quod cor sit primum in homine membrum, & sedes animæ, & neruorum principium & secundum. Postea verò in 3. p. q. vbi quærit, vtrum Christus sit caput Ecclesiæ, ostendit caput esse sedem animæ, & principium sensuum, & neruorum, & operationum, sicuti etiam vult Ambros. in Exam. 6. cap. 9. & Chrysost.

bomils in 1. Theff.

Item, dum exponit Aristotelem, docet in omni corruptione sieri resolutionem vsque ad materiam primam, & nihil este commune genito & corrupto idem numero, & adueniente anima rationali destrui organa sabricati corporis, & animam sensitiuam aboleri; & similiter adueniente sorma cadaueris omnia destrui, nec quidquam manere idem numero.

At in disput. q 3 de treat. ar. 6. remanere spiritumsenstituum, & organa, & calorem eundem numero docet, &
3.p.q.2 art.2. & 5. docet perfici; & non destrui sensitiuam
aduentu rationalis. & q. 5. eadem organa & cicatrices numero ponir in Christoviuo & mortuo; quamuis verè suerit cadauer. Similiter in 4. sent. d. 44. q. 5. docet animam
cuiusque hominispropriu numero corpus resumpturam in
resurrectione, quoniam dimensiones interminate præsunt
in materia, dum anima vnitur, & remanent post; & idço

Fij

& vere fifiat resolutio, vique ad illam proifus fiat.

Item 4. contra Gent. 44. Non decuit vniri verbum , air, informi corpori, nifi animato, ficat anima nec corpori nifi organizate. Ergo manentibus his organis, ficut ibi remanet anima. Sed clarius in Opufe. 4.2. cap. 6. probat materiam esse corpus degenere substantia, nec formam vniri materia nudz: fed corporez.

Item in Comment . fupra Arifotelem , negat vbique ideas cum Aristotele, sed in p.1. q. 15. asserit easdem contra

Aristotelem cum Platone, cum Augustino.

Item in parnis naturalibus tenet cum aristotele, quod femen non est animatum, nec cedit in materiam fœtus, fed excernitur. At in 4. courra Gentes cap. 45. 6 46. ex femine. spiritu animali pradito, fi ri corpus, & organastatuit; sicut

ctiam lentit Balilius, Ambrol. Nyffen. & alij.

Item in lib. de anima putat cum Arift, animam humana & brutorum effe formam corporis, ficuti gravitas rei gravis. Sed in 3. contra Gentes cap. 20. docet animam & vitam brutorum esse spiritum ex corde in cartera membra diffufum ad viuificandum : spiritum autem esse vaporem dixit. Ethoc sentit Ambros. in 6. Exam. & libro de Isaac. Similiter Augustinus & Nyssenus, & alij cnattingq. Phyficis.

Hine videas tam ex Patrum testimonio, quam ex D. Thoma fententiis Aristotelem vocari bipso Philosophum perantonomaliam vulgarem, ex fui temporis consuetudine : non quia Philosophas supremusesser, quem postpo-

fuit aliis, & fape dereliquir; ficut narrauimus.

Item adde, quoniam in naturalibus etiam ipsum deseruit, eius vt minuerer autoritatem, quemadmodum in Phyl. gg. negat motum instantaneum in vacuo, affirmatum ab Arifot. Et 1. Meteor. Galaxiam fieri in aere, vt Ariftoteles docebat: & in 2. de Calolocat Solemin 4. Iphara, positum ab evistoteleine. & iniz. Metaphys. animationem Coli aliter ponit. Item intelligere Angelorum non esse idem quod iplorum este. Ethuiusmodialia plurima legentibus perma.

Courtish obications.

1

7,

Hec & alita multa funt, que manifestant D. Thomani nor Aristotelis, fed lapientie Christianz discipulum; & confundunt sciolosaliter docentes, qui cius honori detrahunt ve ipiemer dicit de Doctoribus Ecclesiæ, quando facimus cos Platonicos, & Peripateticos in Opil. 9.

Imo S. Hieronymus verberatus est, vt Ciceronianus. Ar Cicero Stoicus credebat plurimis fidei dogmatis, quibus repugnat Aristoteles : quanto magis verberandi sunt

qui volunt elle Peripateticis

Nonergo D. Thomat aduersantur, qui Aristotelem im. conciese. pugnatum à Patribus impugnant, si p. Thomas Patribus non contrariatur, & insuper Aristotelem impugnauerit: authoritate privaverit. ImoD. Thon a placet, quipro glosia & Chriftianæ gratiz contra Gentes pugnat.

Et quide anno 160 8 interrogatus ego à Patribus in sacto Hilloria? Officio de opinionibus, quas contra Aristotelem scripse. gnod PP. ram in libris furto mihi sublatis, derisque S. Officio ab landi officis implissiciolis, & precipue desensu rerum, pro quo Apo- authorem logiam feci posimodum; nec reprehensione vocali, nec fertherrem rracemo recedendiab impugnando Aristotelem; nec ra- fiorelem, 65 tionibus Patres doctiff mime obiurgarunt, sed laudarunt, paribus præcipue Cardinalis Sanctorius, & Bernerius, & Sarnanus, quod Patres SS. abiniuria Gentilium vindicarem. Nescio. cur nunc alii murmurant scioli ; videant processus in sancto

Officio, & meas opiniones ibi examinaras. Ad tertium dicimus, quod etiam Deus permisit Pharisais. Responso ad mum in visceribus Christianismi radices agere, teste Ber. ap. nardo farer Cant. ferm. 30. vi etiam August. docci in lib. de vera Religione, & permitret antichristianos occultos, &

hareses ad bonorum probationem.

Praterca pugnauit D. Thomas Aristotelem redificare: nos medelam illius non respuimus, sed Auerroisticum Ariflotelem, & id, quod est Officina Machiavellismi. Praterea abiicimus vxores alienigenas cum Eldra, & Chiistianas adsciscimus ex SS. Patribus, ne amplius partim indaice, partim loquamur azotice; nec infultent amplius Pseudopoliticicum Iuliano. & Machianel. quod illustrati sapientia Chris

# 46 De Gentilismo non retinendo,

Mecputandus est inuidus, aut hæresum seminator, qui pro patribus pugnat, & in militia Machabæorum : sed qui gentilizat cum Iasone, & Menelao : qui etiam nomen, & rem pietaris abhorrent. Nam sicut ilie de Iesu Iasonem, & alius de Onia Menelaum, alius aliner se vocari secerunt, & magis similes sieri Gentilibus, vt dicitur in 3. Machab. quam SS. Patribus volebant in cunctis. Ita isti in consimili Ecclesiæætate sub Fratribus cupiunt magis Aristotelici, quam Christiani esse philosophi cum patribus, & vt inquit Ariost. in Satyra, alius de petro in pierium se transnominari vult; alius de Ioanne in Ianum; alius de Iacobo Sannazario in Actium Sincerum, vt in omnibus sigura sigurato, & ætasætati corresposteat. Et nos Fratres Machabæis, qui contra Gymnasia Gentiliú, officina hæteticoruinuehimur.

Neque nominis ambitiosus est, qui mille insidias, & damna ab aristotelicis patienda suscipit, sicut S. Iustinus à Cynicis, & honoris & libertatis iacturam pro veritate exaltanda, & Machabæi protestamento. Patrum toto mundo teste. vide augustinum lib. de vera religione pro hoc meo studio pugnantem.

Responsiond

Ad quartum, Christus monet in illa parabola non sunditus auferri à Deo, quoniam permittit ad nostri probationem, vt docer Aug. in libro de vera religione. Probatio autem nostra est, an assentiamur, an extirpemus. Vnde Apost. ait. Oportet & hareses esse. Palam autem est nomine zizaniorum hareses etiam intelligi; illas autem conamur extirpare per sancta Concilia, & Tribunalia sancta Inquisirionis, & per Laicos Principes; & sape in Conciliis legimus dostrinas erroneas esse zizania, scandala, & ideo viribus Conciliorum extirpanda, & dostrinis Patrum nostrorum, prout valemus. Deus autem non prout valet; sed sinet illos vsque ad diem visitationis, ne sorte eradicetur triticum sidei, nisi exerceretur contra Sophistas, & contra erorres, teste Augustino ibidem.

Adsecundam partemargumenti dicimus, quod horum doctrina, quavidetur sine bello, qualeab hareticis, & ty-

47

rannis pettulimus, est omnium perniciosissima, vt docet Bernard. in Cant. fermone 33. exponens illud ; Ecce in pace amaritudo mea amarissima. Nam & scholarium animos, & gubernantium, Iudicum, & Principum implet malitia, & suspicione contra fidem. Vnde Politicorum secta, & hære. ticorum, & libertinorum, & Machiauellistarum. Scio quosdam in studio Parauino post lectionem Aristotelis, & Auerrois de anima, apostarasse & ad Turcas desciuisse, vt ibi potentes fierent, vt bonorum corruptibilium saltem potirentur. Quod autem interpretatio D. Thomæ non omnino providerit, sequentia iam dicta mala indicant, & contentiones de jurisdictione: concussus enimanimus di-Ais Aristotelis, cum in contentionem de inrisdictione venitur, labitur in Atistotelis ruinam, & populi horum exemplo seditiosi fiunt, & Principibus rebelles. Principes vero Aristotelici omnino tyranny fiunt, frenum conscientia, id est, religionem contemnentes &c.

Excusatio Aristotelis, quod non potuerit veritates, quas impugnauit, agnoscere: fallax.

Vod vero aunt , non potuitle Aristotelem agnoscere ea, quæ notauimus, mendacium cft; nam & Plato eius magister fuir annos 20. & docuir etiam has veritates; scilicet . quod mundus est factus à Deo; quod anima sint immortales, quod extentinferi, angeli, Damones, Paradifiis, infernus, & purgatorium; & quod religio constat natura, non arte & aftu; quæ omuia ex ratione causalira. tis rerum, & iustitiæ & prouidentiæ esse probauit. Omnes criam Philosophi, exceptis Epicurais, prasertim Stoici, Pythigorici, & Platonici, Legislatores etiam Nationum, agnouerunt, & probauerunt mundi exordium; animorum immortalitatem, pænas & præmia post mortem corporis, Dei prouidentiam, religionis naturalitatem; quibus Aristoteles imperite & impie aduersatur; quandoquidem cognosci poterantivt ex rationibus Platonis, & Athenagorn, & Senecæ videri potest; & ex sancti Iustini,

De Gentilismo non retinendo, Chryloft, & August. & Reip. restimonio. Imo D. Paul. Rom. s. & Salomo Sap. 13. alroquin enim effent excufabiles

Philosophi circabac errantes; licut dicit Apostol.

Adquintum respondeo, quod Telesius non est prohi-Responsional bitus, quia contradicir Aristoteli, alioquia prohibendus esset S. uft. & Bas. & Beda, & alii Patres ei contradicen. tes: sed quia sunt quædam dubia in eo clarificanda, & ideo dicitur in Indice, dones expurgetur. Nec omnes libri eius, fed tres tantum, quorum doctrina eft in aliis eiusdem non prohibitis libris, contra Aristotelem pugnantibus; Elecle. sta enim permitrit Gentiles, quoniam palam est eos in multis errare. In Christianis vero nullam permittit maculam, quoniam filii funt, non extranci: & in nouirate doctrina camemultum,ne prani quid irrepat, sed cum expurgabitur, ab omnibus amplectetur, zelo veritatis non autem quaritize & ambitionis, vanique timoris spiritu ductis.

### De Nouasore.

Responsio ad g. princ.

A D sextu. Non omnis nouitas in Republ. & in Eccles fia, suspecta est; imo omnia noua placent, reddunt. que admirabilem politiam & religionem, & subditos in officiis libentiores continent, & extraneos ad sui admirationem, & obedientiam trahunt. Sie Christophorus Columbus repertor noui Orbis, negati olimà Philosophis, & Theologis, August. Lictaurio, Chryfott. & alis: Qua eriam de causa Episcopus Sa liberia, propierea quo lasterebat Antipodas, prinatus est Episcoparu in synodo Nationali, tanquam hæ eticus contrarius dictis sanctorum, vi in Bauarica historia narratur; nihilominus Christophorus Columbus hanc veritatem inueniens, non deturpanit, vt putant Episcopi illius synodi, seddecorauit, & exaltanit politias & scientias Christianas. Similirer Galilæus intieniens noua sydera per Telescopium, & Flauius magnetis vium mirabilem, & alius bombardarum, nec propierca funt Novatores exoft, Similiter nec Novator eft, qui verita-

tes inuchit vetustatis minime damnosas, alioqui Benedictus, Dominicus, Franciscus, Ignatius Nouatores essent, vi-Aum & vestitum & conversationem nouam inuehentes. Similiter & institutorum & scientiarum reformatores. Sed proprie Nouatores dicuntur in Concil. qui noua cudunt addestruenda verera bene præjacta; non qui ad statuendum, resarciendum, reformancumque, qua rationabiliter instituta sunt, Haretici verò destruentes doctrinam Parrum dicuntur Novatores. Vnde Hieronymus fæpe laceratus ab Eriscopis, & abipso S. August. proprio & aliorum, nomine, quòd post interpretationem septuaginta duorum à Spiritulancto dictatam, iple nouam facereis respondebat multis in locis, præcipue in prologo Salomonis. Nonita cudinus noua, vt destruamus vetera, sed vt flatuamus. Porrò & Deus individua quotidie generat multa; postquam quieuit ab omni opere, quod patrarat; non ve faciat aliquod nouum inspecie, vt enim ait Salomon. Nibil sub sole nonum : sed Deus inflaurat quod abijt, hoc cft; ad confernationem specierum. Quapropter noustor non est, qui scientias iterum format, aut reformat, non contrarias doctrinis Sanctorum; sed ex Codicibus Dei duobus, scilicet ex natura, & scriptura, erigit scientias sub Gentilismo colla las, quia cum Deum cognouissent, non sicut Deum honorificanerunt; ideo obscuratumest insipiens cor eorum, ve inquit Apostolus, & traditi sunt in reprobum sensum: idque probauimus ex omnium PP. autoritate, præcipue loquentium contra Aristotelem, vt ex iam dictis probatum est; præsertim vero cum Conc. Sacrum id optat, ac præcipit. Non ergo nouator, sed instaurator scientiarum ad stabiliendam philosophiam Patrum, qui taliter philosophatur, existimandus est ; itemque villissimus ad confundendos fectarios, & euellendos errores, & illustrandam fupellectilem Christianorum videri debet, & de tyrannide Gentilium vindex est ingeniorum Christianorum, vt ex diclis liquido constat. Inerres ergo sponte sunt, propriique commodifolius amatores, & Reipub. desertores, seruili, non heifi ingenio præditi ij, qui currenti moneta, quamuis falsata, ex nouo aurichalco confecta, furtim ad Regni perniciem clam, & palamnos vti debere opinantur, reformatorésque ex auro Patrum antiquo optimó que non recipiendos esse contendunt, eoque abusu tolerant, quo Deos falsos Gentiles Philosophi retinendos esse etiam contra conscientiam putabant, vt Cicero, & Arist. & Plato, & Iustinus testamur.

### Epilogus considerationis ad Principes Sacros.

Ristotelis doctrina adeò Reipubl. & Religioni repugnat, vt fimul ac promulgata est à Senatu Athenienlium, ius natura tuente, damnetur neci, & fugit. Mox erigitur in Ierufalem ab Antiocho Antichtisti præcursore in Gymnaliis contra legem Dei erectis. Profligatur à Sanctis Machabais. Resurgit temporibus Christianis, & adoratur ab hareticis Carpocratianis & Theodorianis. Damnatur à Catholicis, à Iustino, Origene, Tertull. Ambrofio, Chryfost, & aliis. Et expugnatur à Theologis etia in Phylicis, exquibus ad Theologicos errores transitur. Dirofato refurgit tanquam phiala iræ Dei, tefte Vincentio, post inundationes Barbarorum in faculi ruditate. Corrigi. tur à Fratribus sub D. Thoma, & retinetur, vt testis; & dam. naturin Concilio Viennens & Lateran. vt pestis. Atiterum erectus vi iudex in Scholis, parturit Gibellinos, Machiauellistas, Libertinos, & nouos hereticos. Nos insurgimus contra hoc idolum pro testamento Patrum, cur non recipimur, ô Beate Pastor Ecclesa? De vultu tuo iudicium meum prodeat, & de Sanctoium decretis. Miror quod prudentissimi Veneri latentia introspicientes, hanc diram pestem adhue non animaduerterunt, & quid mali in coru peperit animis, & quæ ex his in Rempub, erupere & eruptura sunt, non cauent.

### APPPENDIX.

Raterea aduerte ex iam dictis, quod maxime aduertendumest, quod iam literatorum turba non modica. plorantibus bonis doctifque, eiecerunt de scholis Patres Christianos, vt Aristorelem introducerent, & in Carhedra collocatum confirmare possent : siquidem quando cum eis. dilpuratur, præfertim cotra Aristorelem, si allegas SS. Dcctores, quamuis in scientiis confirmmatos, Aug. Basil. Ambrof. Cyrill. Iustin. Hieronym. Cyprianum, Bedam, Gregorios, Chrylostomum, Isid, autalium ex cateris fanctifsimis atque doctiflimis, flatim exsibilant, negant, eijciunt; affirmantque hos Patres ignorasse Philosophiam. At si Arntoreiem allegas, flatim tacent, acquiefci nt, venerantur tanguam textum sacrum, & qui errare non potuerit, vt doctus Mel. Canus indignabundus aduertit, quod habeut iam Aristotelem pro Christo, Auerroem pro Petro, Alexandrum pro Paulo: & de proximo est vt de temp o expellant eosdem Patres, quos de Scholis expu erunt; retincarque vnum Aristorelem, non absque magna impierare, & Christianismi, & SS. Cociliorum collapsione & vituperio, & infidelium gaudio, & pridem etiam Cardinalis Bembus & facete, & lamentabiliter prædixit; & S. Bernardus deplorauit in Abailardum.

#### ARTICVLVS III.

### V trum iut are in verba Magistri sit licitum.

Videtur quodsic; Magister enim melior est Discipus lo; meliori autem subdi licitum est. Ergo &c. Senecaait Episola 34. quod non multis libris opera nauare; sed vni optimo, vtilius: ergo & iuramento adstringi. Præterea multitudo Doctorum consusonem parit &

Į.

3.

5.

lites. Ergo optimis adhærendum per iuramentum, vt hre vitentur.

Louaniensis & Salmanticensis Academia iurant in verba Sanctorum Augustini, Thoma: Parisienses verò Doctotes iurant sustinere B. Virginis Conceptionem immaculatam, non est autem possibile istos DD. errare Ergo licet.

Dominicani enim paucis ante annis iurant inverba SanctiThomæ. Ergo.

Sed contra est D. Matthæus 23. Nee vocemini magisti; vnus enim est magister vester, qui est Christus. Id autem facile patet, qui a Christus est Dei verbum, sapientia, & ratio; radix autem sapientia est verbum Dei inexcessis, vt dictiur Ecclesiast. 10. Et omnis sapientia à Domino Deo'est. Vnus ergo & solus magister est Christus, nemoque magister, nissi de doctrina sapientia primæ.

Præterea, vt dicitur, in Psalmons. & repetitur Roman, 3. solus Dominus verax; omnis autem homo mendax; vel ex ignorantia, vt August. cum negat antipodas; vel ex fragilitate, vt cum Plato asserti colendos Deos patrios, nercus impietatis in Senatu sieret; vel ex malitia, vt cum Aristoteles negat Solis lucem & calorem, vt docet S. Ambros. Exam. 4. cap. 3. & D. Thomas 4. de Regimine Principum, cap. 4. & Aug. Gellii, Eustat. Simplicii testimonio monet, atistotelem ex ipuidia non plene & veraciter verba antiquorum, quos accusat, retulisse. At iuramentum debet esseverax, cum sitallegatio Dei in testimonium veritatis asserta, vel promissæ. Ergo non debemus iurare in verba Migistri, cuius veritas non est, aut institua est, dubiaque.

Pro quo sciendum, quod iuramenti comites tres Ieremiae 4. iurabis inveritate, iniudicio, & in iustitia, quorum vnum si desecerit, dicitur periurium, vt S. Hierony. exponit, & comprobat D. Thomas 2. 2 q.69. & q. 98. Igitur cum verba magistrorum continent aliquam salsitatem, iuramentum per illa est impium periurium contra veritatem: cum vero incertum de veritate ipsorum in aliquibus pro-

positionibus, est periurium contra indicium: Sicuti quando iurat quis Romæ degens quod pluisset Neapoli hodie, sicuti Romæ, porcst enim non pluisse. Cum vero non constat de veritate & falsitate, & iuratur in verba magistri, æquali, vel minori side digni, quam cæteri, aut iuratur in alicnius malum, iniuriamve, periurium est contra iustitiam. Quapropter dicendum.

# Conclusio prima.

Vrare in verba Magistri, velillorum, quos pro certo cre dimus, aut scimus reuelationem accepisse à Deo, est san-Etum ac licitum juramentum. Omnes ergo illi, quibus di-Aum oft , Nolite cogitare quid loquamini; non enimvos effis . qui loquimint, (ed | piritus Patris vefri, qui loquitur in vobis, funt digni, in quorum verba iuretur; quoniam iuratur in verba Dei. Talia funt verba scripturarum veteris, & nouit estamenti, & Conciliorum legitimorum, & Papa, cum ex Cathedra Petriquid determinat : nam iis promissa est assistentia Spiritus, & illis, de quibus dixir Apostolorum princeps. Spiritu fancto inspirati, locuti sunt sancti Dei homines. Falso ergo dixit Arist, oportet addiscentem credere: hoc enim est verum in artificialibus, vt Alphaberum : & in divi, nis magistris, non autemin humanis. Vnde August. ait : Verba Deicrede, vtintelligas: verbamea intelize, vt crcdas. Arift. autemait, mea verbacrede & c. Imo in diuinis, ait Amb. Nosnon credimus vt credamus . fed vt fciamus. Idem dixit Isaias, & Perrus. Aristotelici autem, adrquant Ariflotelem Euangeliftis fupra Aug. & Amb. &c. tefte Cano,

# Conclusio secunda.

Vrarein verba corumdem san dorum, in quisus ron habent renesationem, non licer, quoniam deest iudicium. Vnde cum Apostolus promisit Romanis se iturum in His,

paniam, & noniuit; & cum detineretur in carcere, affirmauit se expeditum iri ad visendos Philippenses, & Philemonem; nectamem juit, quamuis dicerer illis. Scio, quin manebo (id est, non moriar ante) & permanebo omnibus vobis ad profectam veftrum, & gandium fider; vt gratulatio vestra abundet per meun adventum sterum ad vos; & Philemoni, Para mihi hofpitium: nam (pero per orationem ve-Aram donari me vobis. Similiter in Concilis, que non detorminant conciliariter, vt docet Martinus V. in Concil. Constantiensi, non sunt juramento tenenda, præsertim cum dicitur, non determinative, fed recitarive & pertualive absque decreto sub anathemate; vt patet in Nicano 3. vbi Angeli dicuntur corporei ab Episcopo, & propterea posse pingi: & tamen hæc doctrina tenetur non de corporeitate, sed de pictura, super quam solum cadit decrerum. Similiter cum Pontifex loquitur, vt Doctor, & non vt Papa, non estiurame nto tenendus, vt bene determinat loannes 22. in Extrauagante. Quorumdam

# Conclusio tertia.

Vm iuratur in verba eorum, quibus non est dictum Nolite cogitare, quomodo &c. sicut Apostolis, sed dam venio, attende lestioni, & exhortationi, & dostrine, sicut Timotheo 1. cap. 4. Etsi enim habent suggestiones spiritus, haud tamen reuelationem, per quam non possint erra. re; & ideo in horum verba iurare, est periurium ex triplici desectu; yt etiam elicitur ex D. Aug.!. Genes. c. 19. & decretis Parisiens.

Primo ex defectu veritatis: nam omnes isti errorem aliquem incurrerunt. S. Cyprianus, qui 1 loco authorizatur in Decretorum dist. 17. in cap. Salta Romana, damnatus est, ve errans in doctrina de repetitione Baptismis & in Epistola; quam scribit contra Stephan. Papam. Similiter Hieronylmus valde laudatus, non tenetur ab Ecclesia in distinctione de Bigamia ante Baptismum, & post; nec à Scholasticis de

cessatione legalium; in quo impugnatur ab August. Epist. 19 ad Hierory. Item Aug. ipse falsum dixit, dum negat Antipodas, & fecit tractatum de lapfibus fanctorum, & ipse in multis se retractauit, & in multis no acceptatur à Scholasticis. Quapropter iurare in verba eius, est iurare pro fallitaris defensione (Apostolus a utem ait, nihil possumus contra veritatem) vel pro dubiæ veritatis, quod simul est contra indicium, vel pugnantia esse vera. Propterea ipse dat regulam contra Hieronym. scribens epift. 19. Quod non debenius credere infallibiliter nisi in scripturis Canonicis, quando Hieronymus allegabat pro se Origenem, Chrysostomum. Et iterum, ait, verba Dei crede, vt intelligas; verba mea intellige, vt credas. Similiter D. Thomas fecit librum de concordantiis dictorum suorum, & varius est, frpeque, vt Caiet. monet, se retractauit. Item fallitur cum dixit ( non quidem ex suo, sed Arist. penu ) sub æquinoctiali non poise homines viuere, vbi est Zona torrida; & tamen hodie post nauigationem Lusitanorum innentum est nullibi fælicius habitari; quod Magnus etiam Albertus, & Plinius, & Auicenna prius opinabantur. Nolo alios errores manifestos pandere: pudenda enim PP. regenda sunt. Hæc autem dixi, vt videant, qui iurant, nec sciunt in quid.

Secundo ex desectu iudicii, id est, discretionis. Non enim iurameto asserendum est leuiter id de quo dubitamus, tam in promissorij, quam in assertoriis; ne sicut Herodes, & Iephthe, & Agamemnon, vergat in exitum malum, aut in fassitatis periculum. Quapropter qui iurasset in verba D. Thoma contra conceptionem, sicuti sub S. Bernardi tempore, albertus Magnus decretum suise a Parisiensibus pro sanctificatione contra conceptionem narrat; is absque iudicio iurasset. Nunc enim Ecclesiarum consuetudo, & Pontificum privilegia, & decreta inclinant ad Conceptionem. Et S. Thomas 4. contra Gentes narrat suise suo tempore opinionem communem, quod substantia panis in Eucharistia annihiletur: nihilominus noluit ipsam tenere. Similiter quamuis aug. & omnes Patres dicant angelos esse corporeos, exceptis Dionys, Chrysost. & Cyrillo, nihilominus

Scholastici diffentiunt ab Augustino, & alijs. Ergo sine iudicio iurat quis in verba Augustini.

Similiter omnes PP. habent sequaces & oppugnatores fuos. August. torquet cos pueros ingehenna, qui decedunt absque haptismo. Sequitur ipsum Gregor. Ariminensis. Scholastici verò omnes contradicunt. Ergo sine iudicio quis stabit iuraus pro Augustino. Multa docet D. Bern. & Bonau. 12 Scotus negat & alij Scholastici. Iurare ergo in Bernardi verba, est exponere le periculo fallacia, erroris & deceptionis.

Item D. Thomas 1.p.q. 61. art. 3. docet solum Athanasiū & Gregor, Nazianz, nunquam fuille ab vllo i loctore erroris notatos: nihilominus vterque sustinet Angelos ante mundi corporalis creationem multis faculis creatos effe; quod negat August & Concil. Later. sub Innocent. I. Item yterque negat potuisse mundum, vel aliquid aliud creatum fuiffe ab æterno. At D. Thomas 1. contra Gent. & p.1 9.44. & Aug. 2. de Civitate Dei, contrarium docent. Non polfuntautem vterque dicere verum. Ergo iurare pro Augustino, vel pro Nazianz. pro Athanasio, est sine iudicio. Ergo periurium. Multò ergo magispro cæteris, quorum doctrina impugnata est; sicut D. Thomas à Scoto, Durando, & Paritientibus. Et in mu'tis non est lecum S. Bonauent. & B. Aibertus, nec Patres.

Ex defectu iustria, quæ vnicuique ius suum tribuit, sue enim quisiurat pro Scoto, aut Bonauentura, aut pro Thoma, aut pro August, aut pro Ægidio, vel pro alio quocunque Doctore approbato; runcille iniustitiam facit alis approbatis, & contracium sentientibus. Ex quo enim iuras pro Scoto, iniuriam facis D. Thomæ; quonia aut deceptu, aut mendicem facis Bonauenturam, aut Thomam, aut alios, quibus cum pugnat Scotus. Similiter qui iurat pro D. Thoma, quamuis sit Doctor Ecclesia, iniuriam facie, Bonauenturæ, Augustino, Hieronymo, & aliis, qui in multis contrarij sunt D. Thom. Et à Bonifacio &. Doctores Ecclesiæ in 6. decreto scribuntur, sicut D. Thomas à Pio 5. & Bonauentuta à Sixtos. Idémque docent Articuli Pa-

rifienfes

risenses contra cos, qui D. Thomam ita approbatum dicebant ab Vrbano 4. vt sit suspectus de hæres, qui illi contradixerit. Approbatus est vt Doctor vtilis, dignusque lectione; non autem indubitata side; sicuti Sacra Scriptura & Canones. Ergo & suspicio illa non cadit in Scotum & Durandum, sed in cos, qui dogmata sidei, prout à Sancto Thoma exponuntur, non recipiunt, sed torquent ad alium seusum, qui sapiat hæresim; alioquin isti omnes Doctores de hæresi suspecti essent. At verius multi negant hoc sactum decretum esse à Pontisice.

l'ræterea sunt contrariæ opiniones inter D. Thomam & B. August. in rebus physicis & metaphys. quoniam ille plus Aristoteli, isteplus Platoni tribuit. Iniuria autem fit Augustino si quisiuret pro D. Thoma. & è contra. Similiter inter omnes Patres sunt variz sententiz de Cœlo & de elementis, de motibus, & Angelis, de peccato, de physiologismo dogmatum sidei. Concordant enim solum in dogmatibus omnes, in quibus non concordant hæretici. Vnde impudenter Caluinus obiicit nobis discordiam Babylonicam, qualis est inter hæreticos; sed multiplicitas expositionum eiusdem dogmatis potius est signum fœcundi. tatis Spiritus Sancti in condendis Scripturis, & facilior via ad respondendum harericis, vt D. Aug. docet 1. de Trinit. eap. vlt. Patrum ergo & Scholasticorum varietas est propter hoc laudabi.is, & adingeniorum exercitium, & varietatem & libertatem, & inventiuam facultatem augendam. Non sunt ergo alijpropteralios spernendi, vt iuratores indiscrett faciunt, & superbe iudicantes, & inuidiose, & audacter, & citra artem & iudicium certum. Quis iufte audebit Iustino, qui Philosophus cognominatur, Basilium præferre? vel Basilio, (cuius scripta, teste Nysseno, solis cedunt Canonicis Scripturis ) præferre Gregor. Magnu?& Greger. Magno (cui Columba fuggessir multa) præferre Chiyi-domi & Chryfostomo (cui D. Paulus in aures visus est insusurrare) praferre Augustinu ab eo discordatem in multis: aut Hieronymo ( cui Gelasius Papa tribuit plus quam cæteris) præferre Ambrosium, notatum nugacitatis

# De Gentilismo non retinendo;

à Hieronymo? aut Ambrosso, cui plus quam cæteris defert August. & cui Peripaterici visi sunt deteriores Epicu-

ræis, præferre Scholasticos peripatetizantes?

Item Concilia Patrum vestigiis inniti protestantur: cur illis Scholasticos anteponemus iuramento? Osculandi sunt Doctores, vt venerandi omnes: non autem per iuramenta iniuria afficiendi.

Præterea, qui vnum adsciscit spretis aliis, Ecclesiam nudat desensoribus, & non verè scriptum estet, milie clypei pendent ex ea, omnis armatura fortium. Sed tantum. vnus clypeus, & vnus sortis; valu

### Conclusio quarta.

Vrare in verba Philosophorum Gentilium, videlicet, Aristotelis, & Platonis, vel Senecæ, vel Parmenidis, vel aliotum, est hæresis & periurium, & impietas maxima, ve probatum est in quæstione, virum liceat nouam cudere Philosophiam: est enim contra veritatem, à qua recedunt maniseste, dumsi lei contrariantur; & sub anathemate in Concil. Lateran. vetamur sentire cum eis.

Contra iudicium, dum inter se adeo dissident, venemo nemini credat; vbi autem discordia, non est veritatis certitudo. Item contra iustitiam, si vel nostrorum (in quibus gratia persicit naturam) ingeniis, vel aliorum, meliorum præteritorum, vel suturorum, sit iniuria, ve ibidem probatum est.

Item contra Patres & Concilia pugnant, qui pro eis pu-

Itemsie clauditur via ad melius philosophandum & inueniendums quod S. Leo & omnes Patres detestantur, & Salomon dicens. Tradidit mundum disputationi corum; non autem præceptis Aristotelis, vel Platonis, vel &c.

Præterea S. Thomas oculatissimus omnium Patru Jeriba veneratur, ne cui siat iniuria, & errores tegit, sicut Sem & Iaphet pudenda Noë, vt docet in Opusc. de erroribus Gracerum. Item omnes Philosophos, vbi non contrariantur.

fidei, amplectitur, & nulli adhærendu decernit, vt probattip. 9.68. 6 in Opul.9. 6 quol. 4. & nos eius institutu in hoc le-Chamur, & est D. Aug. in Genef. 1.cap. 18 & 19. Imo Theologia, pugnans contra omnes sectas, omnem Philosopho. rum doctrinam, & quod in eis selectum est, haurire deber. yt possit exomnibus respondere. Proptereague S. Thom. in libro contra Gent. non vtirur folo Aristotele, sed omnibus; sic Aug. & Clem. &c. Et id etiam Canus doctiffimus aduertit.

Præterea vtile non est Reipublicæ claudere ingenia sub vno libro; sic eniminuentionibus nouarum rerum & scientiarum prinatur & hebetatur.

Principibus etiam expedit occupare ingenia in philosophando, ne regimini ipsorum vigiles sint non commodi. Maxime autem Papatui prodest multiplex studium: vt alibi ostendimus.

Præterea nec quia vnum Dostorem modò sequimur, vitatur lis & confusio; nam quisque propriam molitur expositionem, & altercatur de Aristotelis aut Sancti Thomæ verbis; atque ad inueniendam veritatem fiunt minus apri qu'àm qui in Codice natura & Sacra scriptura quarunt ex nouitate honorem. Hoc experimur in Aristotelicorum discordiis, & inter Thomistas dissidentes: & quiplu. res habent sequaces, plures habent dissidiorum duces.

Ad primum respondeo, quod cum Magister est parriceps magisterij Christi, id est, divinæ sapientiæ, & loquitur vt testis in Schola Christi; credendu est illi, & proilloiurandum. Sed vbi loquitur opinatiue, non est iurandum pro illo, sed sentiendum cum illo, donec meliora à Deo & certa ex ratione acceperimus.

Ad secundu, verum est quod dicit Seneca, vbi constat de ne. & quioptimo. At quis sit optimus in omnibus & singulis propo to tempore. sitionibus non constat . Potest D. Thomas este optimus unicus ma-Scholasticorum in multis & plutimis, non tamen in singu- zister eligenlis Porio Senec, ita monet vt habitus scientiæ acquiratur absque impedimento, dum alter impedit alterius do-Coris disciplinam intrare. At vbi quis habitum acquiliuit,

Qua varia-

potest alios Doctores adire. Sic S. Hieronymus omnium Philosophorum sectas securus est, scricer Aristorelicoru, Platonicorum, Stoicorum, &c. Similiter omnes Libros Theologorum, scilicet Origenis, Bisilij, Nazinz. Didymi, Iustini, & omnium Parrum. Consilium ergo Scnecæ est ad pueros, non ad prouectos. Item ad eos, qui ingenio mediocri pollent, nec amplius supra cateros philosophari aprifunt, nonad aptiores. Vnde Ci.ero in 3. de Oratore, ait ad Brutum. Neque priscorum Phiosophorum scientia Platonemà philosophando inquirendo que deterruit, necipse caterorum fudia restinxit. &c. (Sicinquam & ego) nec Basilio metam Iustinus posuit, nec Basilius Ambrosio, nec Augustino, nec ipa aliis, nec Patres Scholasticis: sapientia enim Dei tanta est, & tam multiplex, vt qui putat se inuenisse, non quæstram reperit, sed in inquisitione desicit, inquit Magnus Lco Papa.

Præterea opponimus Senecæ Clem. Alex, Iust. Gregor. Nyst. & alios supra citatos, qui non vnum esse sequencia. Philosophu, sed ex omnibus seligencia, quod recte dixerur.

Ad tertium, dicitur Daniel. 12. Multi pertranfibunt, & multiplex erit scientia. Siquis Doctoradeo excellens ellet, vt nemo addere, nec supra quid intelligere quirer, huic soli deberetur sequela: sed quoniam non reperitur, quamuis sanctus, quamuis doctus, absque errore, vt docet Aug. de lapfibus sanctorum, vt quotidiana experientia monet; quetidie enim nouarum rerum experientia scientias magnificat & instaurat; non est negandum studium multiplex; alioquin nec nouum hemisphærium, nec nouæ stellæ, nec Telescopium, nec magnetis vsus, nec typographia, nec bombardarum inventio, præcluso philosophandi multiplici conatu, nobis comperta essent. Tollenda est confusio, & litigium sophistarum, &dogmata fidei non retinent ium vnanimiter; non autem studium Philosophorum. Vnicus codex adolescentibus, & ingeniis mediocribus prodest, non auté pronectis, & innenire apris altiora melioraq. Propterea s do, non iurandum in verba-vnius Doctoris, sed prouidendum, ne libri edantur eadem repetentium, quæ prisci docuerunt.

vique ad naufeam in Theologia, & legibus fori exterioris tollatur con & interioris, extraficem Catholicam vagantium. Inuent fullo se in: rea tem nemini piæcluditur via , cum præfertim superflua sel canennon transeant facult injuriam; mortuntur enim cum autho. da deanre iu ; noua necessario durabunt semper : non ergo timen- rur end me duni. Tempore Virgilii pluiquam 100. Poëtæ scripferurt, ab smaibus quorum vix octo extant. Polt Magiltrum Sententiarum naufeam & plusquam 60, teris serunt in eius libros: nune vix 10. extant. confisionem.

Ad 4. Louanie des, & Salmanticenfes non iurant in ver- vulgares non , ba Magistri, quod sint vera, vi corde tenus ita credant; sic transeunt saenim æquipararetur humana auftoritas divinæ, quod im- Quomodo pium est : sed iurant se legere & declarare, D. Thomam, aut intelligitur Aug, sieut & Complutenses Durandum : & hoc iuramen- iuramentum non est illicitum : fit enim ad tollendas lites, & confu- &c. siones discipulorum, & Magistrorum Cathedras ascendentium, multasque discordias. Parisienses quoque iurantes pro conceptione, non jurant selic de fide sentire, sed talem opinionem se defendere in exterioribus congressibus. Cur Pradi-Similiter Dominicani Fratres non iurant se tenere verba D. cateres werte. Thomæ, sicut Euangeliorum verba : hoc enim esset hæress: fed defendere, & legere in scholis D. Thomam, & circa Theologica, & fuz, non eriaaliena, quibus viitur. Quod pluribus ex causis enenit. Primo quo Fratres conveniant in vnitate doctrinæ. Secundo ve possint adolescentes, & mediocres ingenio proficere absque confusione. Terrio ve D. Thomas, quoniam eminet interScholasticos, gloria sibi debita decoretur à fais. Quarto, quoniam solidior est cateris in communi, licer non in singulis; meliusque est nostratibus, vni probato adhærere Doctori, & sic proficere # quam per multos vagari line profectu, donec possint meliora inuenire. Si enim c. rae cenusiuramento tenerentur, tuno velonnes effent persuri, quando discordant Thomista de fensu.D. Thome, auf vnos tantuesletextraperiurium. At erga alios Dodores, & doctrinam invarent absque indicio, &. institia, & veritare.

Propieres in Coron. Prad. par. 2. lib. 10. declaratur Fratres nostros Patrum do ctrunis de side, & moribus, t. au-

62 De Gentilismo non retinendo;

tem in Philosophis obligari, æque ac D. Thom. vide articulum præcedentem, & Aug. de Cinitate lib. 8. tap. 4. Vbi, qui Philosophi sunt nobis sequendi, docet, & quatenus. Similiter Clem. 1. Strom. & Canum lib. 9. de hoc. Tandem nolunt, D. Thomam retineri, nisi prout vult ipse D. Thomas, qui in Opase. 72. dixit se varia & dissonantia scripsisse in variis libris, videlicet in Summa, in Sententiis, in libro contra Gent. in Quastionibus disputatis, dat que licentiam, vt eligamus consonantiorem veritati sententiam, provt nobis videbitur; & ex hoc altercationes inter Thomistas, tum de sensu verborum, tum de opinionum electione.

Præterea neque nos obligauit dictis suis tanquam Canonicis, multo minus Aristoteli, aut cuiuis Philosopho, vt in Opusculo 9. & quolibeto 4.a.3. & p. 1.q. 68. palam docet. At scioli, qui cius mentem ignorant, obligant se dictis cius, tanquam oraculis, quod est impium, aut solis dictis in summa Theologiæ, tanquam testamento vltimo: qui liber cum non sit persectus, nec editus ab co-, poteratque ante mortem meliorari, non habet tantam authoritatem, quantam alii persecti, editique. Sicut Æneas Virgilij, quantam non persecit, non est paris authoritatis cum Georgicis & Eglogis. Imo ipsemet comburendam testamento legauit.

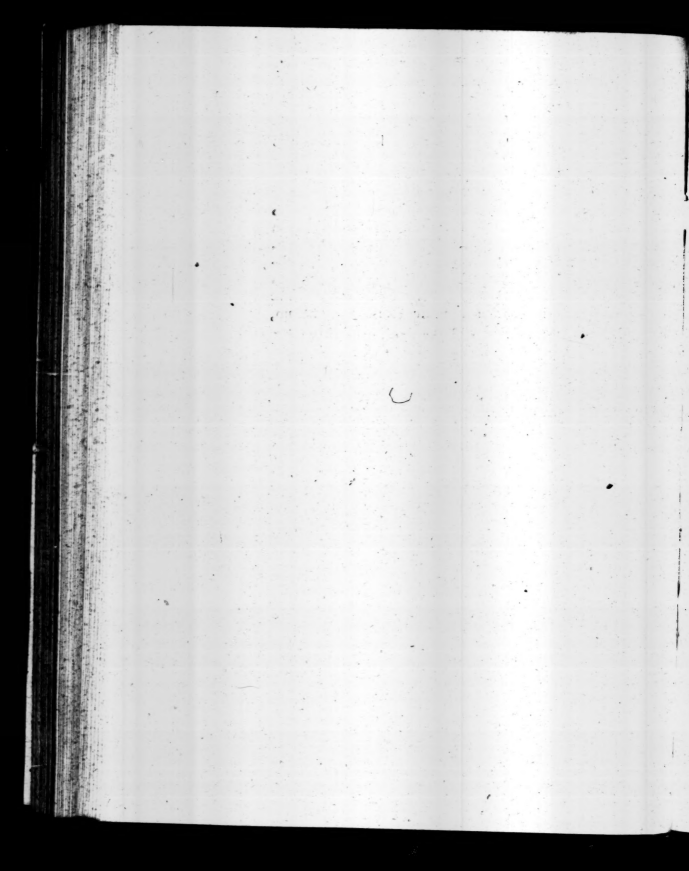
Præterea in hoc quoque errant, qui putant se Caietani, & Capreoli, aut Scoti expositioni addictos. Quod siverum esset, non in verba S. Thomæ: sed discipulorum iurassent & in hoc sunt corrigendi, quod soli D. Thomæ incumbant omnes eius libros percurrendo. Præterea valde erzant, cum obligant se D. Thomæ, plusquem D. Thomas vult, aut Aug. plusquam vult Augustinus; qui dixit: Verba Dei crede, vi intelligas, verba mea intellige, vi credas. Cum ergo intellexeris opinionem D. Thome non esse falsitati subiectam; tunc tenenda est, at cum manisesta esse falsitas, non obligat iuramentum. Cum enim dixit in Zona torridanon viuere homines, etiam si iuraueris, patesacta iam veritate, non debes desendere falsitatem. In materia de sa-

tramento, Crucifixus dixit: Bene feripfifi de me , Thoma: nec propterea Scotus, & Durandus, & Suares & alii dissen. tientes sunt heretici, nec de fide suspecti, quoniam ipsorum conscientia non acquiescit D. Thomæin omnibus; ergo multo minus in cateris. Nec dictus Thomas dissentiens in Philosophia ab Alberto Magistro suo (cui B. Virgo scientias supra cateros impetrauit à Deo)peccat: aliter enim fua conscientia S. Thomæ dictauit; necistæ reuelationes funt de fide omnino. Præterea nec sibi nos obligauit in conscientia; nec Ecclesia reuelatis Sanca Brigitte obligauit, sicut Hieremiæ; quamuis sint probata in Concilio tanquam à Spiritu Dei. Cur opinionibus nunc humanis per iu. ramentum adhærebimus? Ideo yerum est quod Academiæ non iurent in conscientia sedefendere doctrinamillam, led tantum legere discipulis ante alias, nullamtamen iniuriam cæteris Doctoribus, nec veritati propalandæ fa-Cientes.

Abstinendum tamen puto ab his in ramentis, quoniam plebs habet tanquam de side, que non sunt de side: & hæretici irrident nos tanquam adæquantes verbum humanum Diuino. Et hoc D. Thomas, & Augustinus, alique Pa-

eres valde cauerunt & præcauerunt.

FINIS.



PRÆCEPTOREM SCHOLASTICORVM F. THOMÆ

CAMPANELLÆ ORDINIS PRÆD

DE PRÆDESTINATIONE,

ELECTIONE, REPROBATIONE & Auxilius divinæ gratiæ Cento
Thomisticus.

In quo pax Reip. cum Deo, & conscientiarum cum virisque per Doctorem Angelicum vendicatum.

Nuncius ad Caluini & Lutheri Asseclas, quòd D. Thomas non erat cum eis.



Apud Tyssanym Dy Bray vialacobæa sub Spicis maturis.

M. DC. XXXVI.

# Approbatio operis Romana.

Vm Romæcontradicerent æmulisententiæ meæ dePrædest. & Reprob, quam ostendebamesse D. Thomæ & summorum Patrum, nutu sapientissimi S. Pontificis consului tres Regentes trium Gymnasiorum super sequentibus propositionibus: in quibus difficultas dogmati opponebatur. Quibus approbatis totus liber approbatus remanet, vt apparet ex doctissimorum subscriptione Religiosorum.



### Propositiones in consultationem adducta, nutu S. Pontificis.

1. D'Eus ab æterno statuit communicare seipsum (quod scimus) tripliciter, videlicet per naturam in creatione, per gratiam in gratisicatione, per vnioné hypostaticam in sui incarnatione.

2 Deus vt Pater omnes prædestinat prædestinatione antecedenti, & large sumpta: vt Iudex non

omnes, nam quosdam reprobat.

Ante præuisionem meritorum, & demeritorum Deus omnes homines tanquam Pater prædestinauit ad gratiam, & gloriam voluntate antecedente: quoniam fecit hominem rectum ad imaginem, & similitudinem suam. Ergo propter se, & ad se, suique hæredes omnes: ac neminem reprobauit, quia neminem fecit malum, nec proptermalum.

4 Sed voluntate consequenti præuisionem meritorum & demeritorum, aliquos infallibiliter elegit, & eorum prædestinationem confirmauit: ali-

quos roprobauit vt Iudex.

Peccatum Adæ præuisum omnes damnauit morse corporis, & animæ in voluntate Adæ sicut in radice.

6 Deus tamen omnibus prædestinauit remedium per incarnationem Verbi, vt per quod facta sunt omnia, & per idem instaurentur omnia.

7 Deus per remedium Incarnationis redemit omnes de morte corporali & æterna, quatenus afsumpsit omnium naturam sine culpa, & couenit cu omnibus, quorum assumpsit carnem, in naturalibus, & ideo omnes resurgent, sicut ipse resurexit absque defectuin naturalibus, ve hoc sine naturalinon frustrarentur.

8 Prius & magis est de ratione prouidentiæperdu cere resad luum finem naturalem, quamadsu:

pernaturalem. Licet hoc fit maius.

Ad gloriam autem non omnes traduxit, nisi eos, qui conueniunt cum Christo in supernaturalibus, accipientes sacramenta, quibus naturaliter Deo incarnato cocorporantur.

o Maior fuit redemptionis gratia per Christum,

quam difgratia per Adam.

Infantes ante vsum liberi arbitrij decedentes sine baptismo dicuntur damnati, quatenus peccato Adæ exciderunta gloria, & felicitate supernaturali, non autem in naturalibus, in his enim Christus per Redemptionis opus Incarnatione, & Resurre-ctione prouidit.

Infantes ante vium rationis fine baptismo sunt auersià Deo negative quoad proprios actus respectivada le remanda de la remanda d

vult Deus omnes saluos sacere, & illuminat omnes venientes in hunc mundum in veritate. Damnanturautem, quia ipsi desunt gratia, quam homo ex bono eius vsu, quoad iustissicantis gratia infusionem reddit essicacem ad merendum, Deus vero es-

fectiue eam producit.

14 Homo & gratiam acceptam, qua iustus est, potest respuere de sacto: & multo magis quando illi offertur à Deo, quoniam vere liber est. Et verum est quod dixit Stephanus, Vos semper Spiritsi Sancto reseuflis. Et vere dixit Dominus, Tota die expandi manum meamad populum non credentem, sed contradicemem mihi. Nec cum vocat, desicit essicacia prærequisita, nec si. delitas vocantis, sed assentientis.

15 Homo non potest assentire sine auxilio gratiæ: sed potest dissentire cuicumque auxilio speciali

communitersumpto.

16 Auxiliú egregium speciale ad gradum superior é saluationi, qualiter in B. Virgine, & in S. Ioanne Baptista, est esticax ita, vt resisteremoraliter no possibille, cui datur, nec propterea amittit libertatem.

Werba Dini Thome.

Quando homo facit torum quod porest, & totú, quod in se est, tunc necessitas est ad habenda grap, tiam : non necessitas coactionis Deo debitumim, ponentis : sed necessitas immutabilitatis, qua ne, cesse est Deum esse Deum & ideo bonum esse. Et , ideo as duentem esse, & ideo desposito accipienti , dantem : nec hanc vltimam dispositionem vt ne, cessariam liberalissimus dator expectat sed aliquo modo convertentise, & disponenti, & a non secundum totú, quod in se est, multoties dat. opuso.

denti non est infallibilis, nec sit ex præuisione boni vsus liberi arbitrii. Electio vero seu prædestinatio specialis in voluntate consequenti (ex præuisione futuroru, vt ait S. Th. 3.7. q.1.a.3. ad 4.) est infallibilis.

19 Omnes Patresante Aug dicentes ex præuisis meritis, & demeritis prædestinationem sieri, loquuntur de consequenti. August. dicens ex nullis præuisis, est vera de præcedentis de qua dixit Petrus Apostolorú princeps, satagite rot per bona opera certam saciatis electionem, en vocationem vestram, & de sequeti S. Augustinus, vel populi Christiani verbum. Augustino attributum. Si non es prædestinatus, ora vt prædestineris: & iterum. Si Stephanus non orasset, Ecclesia Paulum non haberer.

20 Scientia media non est in Deo respectu sui, sed respectu nostri, & in particulari, intuitiue: sed in vniuersali estectu; per simplicem intelligentiam.

Si consideretur S. Thom. doctrina, quod sututacontingentia coexistunt æternitati, est optima, licet negetur à multis, & soluat multa argumentain hac materia: nam & merita & demerita non sunt præuisa, sed conuisa, vt etiam docet S. Ambrosius, seu Prosper in lib. de Vocatione Gentium.

Vtrum sit hæresis dicere, quòd, cum deficit aqua, si parentes commendant infantem Deo, saluaturad regnum, sicuti erat in lege naturæ: an Christus abbreuiarit manum substituendo baptismum, ita quod exclusit priorem providentiam. De quo dubitat Bernardus Epist. 77. & asserit Caietanus summula veisa Baptismi.

S V prascriptas propositiones diligentia maiori qua potui perlegi ac consideraui Ego F. Franciscus Antonius Blundus à S. Seuerino sacræ Theologiæ Doctor & Collegij Romani S. Bonauentura Regens & Rector. Quapropter illas omnes præter vlrimam problematice propositam, existimo catholicas & sine vlla hæresis esse suspicione; problematis vero pattem negatiuam teneo cum S. Bonauentura in 4. dist. 4. parte 2. dub. 8. literali, idest paruulum in tali casu non esse in statu salutis. Num vero parsassismatiua sapiat errorem aut hæresim, non audeo assismare; sed aliorum Theologorum consensui subscribo. Die 10. Mart. 1629.

Ego F. FRANCISC VS ANTONIVS qui supra.

E Go Ioannes de Lugo Societatis Iesu in Collegio Romano publicus sacræ Theologiæ professor de prædicus propositionibus idem iudico, & addo vltimæ problematicæ propositioni partem affirmantem salutem pueri, nonesse hæreticam. Sic censeo saluo &c. in dico Collegio Romano die 21, Marrij 1629.

Ego Idem IOANNES DE LVGO, quisupra?

I Ihil in superioribus positionibus sidei arbitror aduersari.

Problema vitimu itidem definio, vt supra. Die 30. Mart.
1629. apud S. And. de Valle.

Domnus PLACIDVS FILINGERVS
Clericus Regularis.

## Approbatio Sorbonica.

Ibros de Prædestinatione, Electione, & Auxiliis divinæ gratiæ, & de Gentilismo non retinendo, ab eximio
Magistro nostro Fratre Thoma Campanella ordinis Fratrum
Prædicatorum S. Theologiæ Doctore elaboratos, Nos infra
scripti in Facultate Parisiensi S. Theologiæ Doctores accurate
perlegimus, dignosque censumus, qui non solum prælo subiiciantur, sed eriam omnium studiosorum manibus assidue terantur, doctrinæ sanæ Fidei, ac bonorum Morum per Dei gratiam plurimum prosectura. Ita censumus die zi. Iulijanno 1635.
Parisiis in Collegio S. Iacobi.

Frater IVLIANVS IOVBERT.

F. ANTONIVS MALLET.

# Errata sic corrigito.

PAg. 158. vers. 24. Deum non immutare, l. Deum immutare. vers 28. circunstantiam in his, l. circunstantiam. Nec in his. pag. 161. vers. 1. qui sciuit, l. quia sciuit. pag. 226. vers. 25. propierea, l. præterea. pag. 322. vers. 22. Brigidalib. 5. lib. 6. cap. 108. & lib. 4. cap. 7.

# FRATRIS THON

CAMPANELLE. ORD. PRÆD.

DE TR &DESTINATIONE. Electione, Reprobatione, es de Auxiliis divina gratia.

CENTO THOMISTICVS.

Prafatio continens causas dicendorum.

SVMMA PRÆFATIONIS.

Disputationes ex D. Thomse doctrind extracts, central recentiores Hareticos de Pradestinatione en Reprobatione, as de Auxiliis dijune gratie, quid mali in vatillantium animis pepercrunt : ideoque Contanem huius controver fix ex verbis D. Thoma confict oportuit.

### ARTICVIVS PRIMVS.

Oftquam duo Toannes VVicleff, & Vs. cofq; sequuri Lutherus & Calulhus, contra frient Catholicam extulerunt caput: accorunt qui Fundamen pugnant contra cos nonnulli, quali co flogi tum impie-

re, non quidem malitia, fed difficultare ini.

pulli, videntur, Mundus Atheiffis repleti cepit : qui

proprioseosu, sensualique ratione ducti, ve impune quid quid libet facere possent, optant, Deumiudicem non extare malori, arque bonorii; si enim non est, nostris appetitibus explendisper vim, per sophisma, & per hypocrisim, nes incumbere oportet. Si autem eft, vel nos prædestinau.t ad vitam æternam ante prævilionem meritorum decreto invincibili, aut reprobabit ad mortemæternam, ve dicunt Dei assertores, & hec diffunctiva vera est omumo; ergo non erit amplius iudicium. Nascimur enimiudicati & non indicandi. Et quidem, neque bona opera minuere pænas, præmia que augere possunt, neque mala augere poenas, præmiaque minuere valent: cum non interueniant, mili ficut effectus absolutæ prædestinationis, & reprobationis; imo æque prædefinita ac finis ipfe Falla ergo omnislex, exhorta noque, metu gehenæ & spegloriæ dirigens in bu. u. Naque nec iple Deus potest mutare sententia. Agir enim necessario necessitate suppositi decreti aterni, in.o etiam in nos (aiunt ) & nobiscum ten poraliter ita agit, vt aliter agere nos, mò vel aliter velle, non possimus: Etheax enim eius est morio omnis Ergo ad actus pios, ira atque ad peccaminofos, nos mouer, licur ante prævila merira ab æterno constituit, ve necipie alirer mouere possit, neque nos alirer moueri, nec operari. Omnia igitur opera nostra sunt Dei æternaliter decernentis, & remporaliter efficaciter præmoneinis; & prædeterminantis & cooperantis vique in finem. Vnde fegurur indicium eile nullum, quod expectamus. Et quamuis hær tice incantur, qui liberum arbitrium ad bonum & ad maium negant, quoniam feruum est, non operans nisia Deo motion; nihiloninis Catholicorum pars dicit nos moneri ibeie, quoniam Deus in causis necellariis necessario, in contingentibus contingenter; in liberis libere operatur, & c. operatur. Exhoc tamen lequieur quod necessario, seu ma is inevitabiliter & infallibiliter, homo ad poenas aut ad præ ma ibit, licet liber: quod non est libertas, led spanta lea deceptio, vt videbimus. Neque enim exhac ibertare, q æ non sibi vnquam sed mouenti fernit lemper, quippiam lucratur homo; sed excusatur

Duidam Thomista,

Deus, ne videatur præter sationem contra iustiam, & à capriccio, homines indicare, aut in dicasse. Vnde colcientianulla pacem habet, aut ipem, nec operibi s'indigere se, lesuitas suidenter fatetur. Sic & principes tyrani, & por u i fedi- Error ex co tioli fiunt semper. Pars autem aiunt, nec rectius, Deum non videtur qued predeffinare, nec reprobare ante pizuifionem actuum hu- ab, non de. manorum. Item non prædererminariactus liberos per se terminari à à Deo, sed ab occasior ious fatalibus, quos dicunt à rerum Deo per se, serie, ve vocabulum fativitent, moueri, se ve agantid, velper obad quod funt prædestinati homines. Nam si prædestinatio ferta, ettam est post præuisos actus, tunc actus præuisi ex serie orti, non cam aliter, ex ibertare, vt independente à serie, sunt infallibiles, & cossonalises tune reuera nihii excusatur ex hoc Deus, sine enim perse, fine revu lerie per aliud trahat homines ad suos fraes, infallibiliter fiet quod decretuelt, & ineuitabiliter ad fines ibunt præsentos, nue præseriptos. Ex quo sequitur, inferentibus libertinis, è Caluini semine exortis, quod peccatum non sit peccatum, nisi ex opinione, cum ad ipsum impellamur à Deo : & effectus causarum magistribui debent potetiori causa, quam debiliori, etiamsi absque hac non fiant. Adde quod Chylostomus super Ioannem considerat, quod Iudas in optima ferie politus damnatur, & Cornelius Centurio in pessima & saluatur. Ergo voluntas non pendet à serie: nec eius determinatio, nisi occasionaliter. Anima enim Ratio eft seiplam mouens, yt Plat. & patres noftri docuerun.

Præterea isti addunt Deo inertiam & dolum : Nam dicunt, quos Deus vult saluare, mouet vocatque quando scit obedituros: quos non vult sa uare, vocat quando scit non effe obedituros. Inepte quidem; Nam qui seminar, quando scit semen non germinaturum, & medicus qui medicinam adhibet, quando scit non profuturam, non modo do olus, sed etiam inerseit, inertia quidem vafie affecta. ta. Et hocergo dogmanon modò non excufat crudelitasem & personarum acceptionem, sed insuperaddit incrtiam, & auget dolum Calvin ffici Dei. Zelum habent ist Patres, sed non secundum scientiam totam.

secta ferieina

Remed. at Præterea quoniam alij dicunt, in sensu divilo posse prædeftinatum damnari, & reprobarum falvari, cum nungus reperiatur ista divisio, homini non prodest quippiam reprobato, nec obest prædestinate. Sie cum dicunt Deum sufficientem gratiam omnibus dare, qua saluari possint: At re vera nemo faluatur per ipiam : farentur elle potentiam ad polle faluari, non ad faluari & frestratoriam, folumque excogitatum effe ad excusandum Deum, quem tamen non excufant, fed superaccusant. Quem enim crudelem & indiscretum fecerant; nunc faciunt etiam insidiatorem. qui dicit imperarque nobis volare, alas non præbendo quibus revera voiatur, sed foiis similis alis, inutiliaque ad volatum. I li autem, qui etiam sufficientem hanc negant gratiam, funt deterioris fententiæ, quoniam nec excutationem vilam prætendunt: sed Deum inbentem bona sub gehennæ pæna introducunt, quibus non dedit, vt faciant bona opera, & quos non mouet ad bonum sufficienter, nec efficacitet, sed in contrarium saltem materialiter. In hoc grudent Caluinifix, quod nos nullo puncto secundum rem discrepamusabeis.

> Præterea quoniam norunt hoc contra iustitiam esse, ad peccarum Adæ recurrunt, in cuius pænam potest Deus omnes posteros eins condemnare, quorum tamen quosdam misericordia saluat. Neque tamen in hoc stant ; cum post deletum baptismate Adæ peccatum in multis, illos multos damnet. At qui prædestinant, & reprobant ante præuisionem peccati Adæ, tribuunt Deo posiriuum odium fuorpm operum : tanquam qui nolens, & per iram, non ex vo'untate quosdam creauir, aut malos dignosque odio, infeitia, aut malitia, aut impotentia, creauit, Qui autem dicunt post præuisionem, arctant remedium Redemptionis ad quosdam ( quamuis sacrà litterà ad omnes extendant) ex defectu gratiæ fortioris : corfuere enum alios eiuldem defectu, alios non resurgere, docent.

Vide lib. 6.

Alwares, 2.

Arin Theologicis nostris hac omnia disputauimus, va Atheismum tolleremus. Illi euim qui miustum . , aut proditorem Deum elle dieunt, qui promittit stutem om-

Driedo.

nibus bene operantibus, etiam quorum in suo arcano vult dampationem: vnde nec efficacia auxilia præstat: sed dicit præstare: ii Deum omnino tollunt. Vnde eti m Cicero: Absit , inquit , vt ifte sit mihi Deus. Lutherus ait , quia Dominus eft, ita facit. Libertini , quia non extat peicatum: Nostrates, quia negative se habet ad malos, quali hac negatio sufficiat homini ad falutem, vel Deo adexcufaciono: Alii, quia peccauere Patres nofiri comedentes vuam acerham , & dentes filiorum obstupuerunt : Atqui Deus huic stupiditati non misit remedium, etsi promissii apud Ezech. omnibus, nisi quibusdam &c. ita vt habeat effectum : licet possechabere in omnibus, si vellent, id est, si Deus efficaciterfacerer vt. vellent. Vnde Deus Opt. Max. sapientismus non erit juxta ipforum sententiam, secundum quam invenitur deficientis bonitatis, & fapientia, & virtutis in huiulmodi: Ergo nec perinde est sufficienter Deus. Ergo no Deus. Item quoniam hac comminiscuntur, quasi contra Pelagium pro gratia pugnantes, & è contrario convincuntur desendere, & magnificare disgrariam, tam in Reprobatione, quam ex mera disgratia ante merita celes sant, quam fed Lemos in prædestinatione: Tum expaucitate corum, quibus gra- in materia tiam dari asserunt : Tum quia Deum præcipere, vt faciamus de Reprob. dicunt quæ non possumus de facto absque efficaci, quam inje se repræcipittomnibus, & dat paucis; Tum quia nostram præ- "admin parationem annihilant, etiam à Deo imperatam; & diuinam negant, minuuntque ; sicut passim præsens sermo demonstrabit.

Er quoniam exD. Thoma Scholasticorum Principe, putantnonnulli has ipsorum probati sententias, eumque miris lacerant modis, inuitumque trahunt: & Caluinistæ iam gloriantur scribentes, typisque mandantes concordiam inter D. Thom, & Caluinum; statuimus ex dictis D. Thomæ soli us, qui ex cunctorum Doctorum alibi processimus, procedere ad extinctionem errorum: ac proinde Centone efficere Thomisticum adversus Pseudo I homistas, veluti sancissimo, ac sapientissimo Domino Papæ Vrb. VIII. duta valde anxiaretur, & arderet contra tantum nostri temporis

### To De Pradestinatione , Ele ctione ;

malum , pollicitus eram : ac fi nul Excellentissimo Christianissime Maiestatis Oratori Comiti de Brassac, qui se aliundenon posserespondere Vgonottis, neque nostratibus, qui etiam nolentes fauent illis, nifi ex opusculo ifto, & altero quo i, eius nomine sup.cap. 9 ad Rom. scripscram, fatebantur: & de hoc sepe consuluit Rom. S. Pontificem sapientissimum, & consolatus est, vt testatur (licut ego ) qui abaliis Theologis in desperationem agebatur. Ad idem megioque doctiffi nus Cardinalis Scallia aliquando animauit putans sic intellectum D. Thomam cofringere posse,ne dum hereticorum, sed nostrorum quog; sophistarum technas vniuerfas. Nostratibus quoque satisfaciedum fuit, vt è S. Doctoris penu arma subministraremus, vnde hostes ibi auxilium, nostrorum incuria, pollicentur. Idque à me instanter poposcerunt quamplurimi, præcipue Discipuli veritatis amatores Dominicani, & Minimi, & Clerici, & viri principes Romani, præsertim Columnenses &c. id sategerunt. Sed intermagistros præcipue F. Cosma Morelles doctrina & probitate infignis, inquifitor hæreticæ pravitatis multo tempore, in Colonia Agrippina: dicens se non po, tuiffe absque hacdoctrina Caluiniftis respondere. Et promisir libellum de hoc edere. Similiter magister Augustinus Russus Dominicanus Regens studii Panorm. & P.Foresta eius socius, & D. Simon Raus secum, quibus huius iibellicopiam feci. Atolim doctiffimus Magister Seraphi nus Rinaldus, postea Episcopus, sæpe à me hoc o pus vel pro D. Thoma honore postulabar. Quod, juxta Comitis de Brassac desiderium, expositioni Capituli noni ad Rom.con. nectendum volumus.

Proponuntur demonstranda ex verbis D.
Thoma, & quibus ex libris conficiendus Cento: & de ipsorum authoritate & comparatione
ad invicem.

### ARTICVLVS II.

Emonstrare igitur est in animo primum, omnes ho. mines factos effe ad imaginem ac similirudinem Dat: & adileum, vi patreni, cuius tanquam fi ii imiginem gerunt, perimere. Ideirco non feruos, ficuti catera creaturæ obedientes, ac servientes ad nutum, sed liberos arbitrio, obedientes ad libitum, ac repugnare potentes; ideoque; & meriti æterni, & pænæ æternæ capaces. Æterpuni quippe Deum Patrem esse fœlicitatem hæreditariam omnium hominum, vt est summum bonum, ac naturale obiectum rationalisvoluntatis, eiusque fruitionem conuenire omnibus iuxta Dei l'attis voluntatem , antecedentem omnium præuitione meritorum, & peccatorum originalis, atque actualium generis humaniqui fecit hominem, vt Deum summum bonum cognosceret, cognoscendo amaret, atque amando possideret, & possidendo frueretur : quantum nostra capere natura posset.

Imo etiam poste affirmari, quod homines prædestinatis sunt per voluntarem antecedentem etiam ad ipsum Deum, quatenus est supernaturale obiectum, per auxilia eleuantia hominem supra naturam suam, vt non modo Deum per speciem, sed insuper per essentiam adipiscatur.

Præterea prænidisse Deum non in proprio decreto, nec ex seriei textura, sed ex coëxisteria futurorum genus humanú casurú ab hæreditate tanta per inobedientia: Idcirco per voluntatem consequentem homsmodi prævisionem peccatioriginalis, & actualis, Deum, vt iudicem pium reliquisse prædestinatos omnes, seu consignasse omnes in illa prædestinatione ad consequendum Deum, quatenus obiectum est naturale, non autem ad supernaturale. Abboc edim dicuntur reprobati, non abido, reprobatione quidem subsequente tantum. Antecedens en minulla datur reprobatio.

Redemptorem quippe fuise predestinatum, ac mifium Christum Deum, & homine apro omnibus ad bona naturalia instaurandis, ex virture incarnationis, & resurrectio. nis: eundemque liberatorem per mortem suam à morte temporali, & æterna pæna pro peccatis debita: quoniam, & quatenus, omnes sunt Christo conformes in naturalibus; Et ideo omnes resurgent ad incorruptionem, & integritatem corporis, & animæ naturalem, & ad Dei gaudium, vt bonum natura, non autem ad supernaturalia Deibona, nist ii, qui conformantur Christo etiam in supernaturalibus per facramenrain re, vel in voto suo, vel parentum, vel aliorum virtute passionis Christi conferentia supernaturalem gratiam. Qui vero solum à morte temporali duntaxat propter imponitentiam, & non à gehennæ poenis sensibilibus, refurgent; Hos reprobatos haberi, non folum à gloria supernaturali, sed etiam à naturali gaudio : quoniam addiderunt peccata propria actualia, quibus amiserunt Deum, vr naturale bonum exparte, non extoto; quonism ab co, vt primo ente sustentantur in vita, & integritate: vt vero supernaturale ex toto & propter finalem i npoenitentiam infaperæternaliter.

Item neminem defectu Dei aut divini auxilii damnari ad

gehennam, sed fuo.

Item dari gratiam omnibus ad bonum, quibus imperaturbenefacere, & eandem esse sufficientem ad operari, nedum ad posse operari, & qui illam non respuit, mereri eriam essicacem ad saluari candem enim esse gratiam operantem

& cooperantem.

Item gratiam sufficientem proprie dicidebere eam, quæ omnibus datur, id est, quæ liberat à morte, & à gehenna, & transfert ad bona Deinaturalia; Essicacem vero (si distinguenda esser ab illa) eam dici oportere, quæ insuper ad supernaturalia transfert. Vel sufficientem esse gratiam gratura

tum facientem : efficacem vero confirmante. Nec vilam à Deo dari gratia inetficacem. Item omnem homine posse perauxilium generale ex viliberi arbitru ad gratiam hanc se præparare infallibiliter adipiscendam, non quidem de ill-Attia & condigno, sed de bonitate & misericordia Dei premittentis fideliter le daturum facienti quod in le eft, cum dixit 1. Zach. Convertimint ad me, & ego convertar advos. At ex motione speciali diuma, aut ex gratia operante lacienti, quod in fe est ( nuxta illud Apocal. 3. Ego fo ad ofium, & pullo, si quis aperuer it introsbo adsplum: ) Dicimus dari gratiam de iustitia, quætamen lequitur ad miscricordiam illam, non autem de so'a misericordia.

Item gratiam necessariam, vbi non sufficeret generale auxilium, naturæque vires, nemini non dari, nisi nolenti-

bus, quibus etiam datur, fed non recipitur.

Item posse hominem de facto renuere gratiam, quam dicunt efficacem, ac Deo relistere; imo habitam abiicere, nec prædeterminari infallibiliter voluntatem ad bonum, hoc

& hoc modo; & hic & nunc.

Nec Deum promittere vnquam quod non faciet, aut non decreuit facere. Nec iubere, quod non possumus: At si iubet, simuldat, ve polimus, nonparce, sed affluenter: & necessario. Deum neminem odisse positiue, nec negatine ante præuisionem peccatioriginalisssed postea solu negatiue quosda, quoad supernaturalia tantu, no quoad naturalia.

Item prædestinationem, & reprobationem esse certam, non certitudine necessitatis natura, vt homo est animal: nec necessitate ineuitabilitatis ex decreto per causas necesfarias exequendo: sed tantum certitudine infallibilitatis ex coexistentia effectuum futurorum cum æternitate:per cau-

sas contingentes, & liberas exequendorum.

Hecomnia Centone confecto ex dictis D. Th. de- 1601 S. monstrabimus, non quidem Theol. summiz modo, fed Cemo conomnium librorum S. Thomæ, prout vult se intelligi, & ficiendus, allegari ipsemet D. Thomas in opusc. 72. vbi sensum dicto- senientia. rum ex causis dicendi hauriendum primo docet. Moxait, cum variat se varia, ac diversa de cadem re protulisse in suis variis libris, ef sequen-

Ex quibut

12.

74 De Pradestinatione, Electione,

Suma Theo!.
est inferioris
autornatis
quamalii
lib i perfecti
editique à
5. Thoma.

hoc est in summa, super sent. & contra Gentes, & in quodlibetis, & in opusculis, & in expositionibus Philosof hiæ, & ficra Scriptura ; datque licentiam, vt vnufquifque eam fenrentiam, vbi fecum dillider stenear, quam confonan. tiorem veritatifudicauerit; non autem quarhipse in summa tenuit. Propterea ego non reputabo summam Theologiæ, quam inaduertenter fuper alia eius opera extollunt. tanquam eltimum opus habere plus authoritatis, quam cæ. tera eius opera: Imo minus, quoniam est opus non perfe-Aum, necedir mà D. Thoma; & putandum quod sivixi'fer, ic perfecifet, meliorasset opiniones non paucas. Vnde Virgitius Eneidem, quam non absoluit, morte prænentus juffir incendio dari. Et per regulam iuris. Vitinitm ref riprum non tollit primum, nili sit perfectum, & specialem mentionem contra primum faciat. Vade Doctores Sorbonici in multis o infonibus, & præferim de B. V. concepcion, approbar quel divir in fent potius qua in iuma. Preterca opufc, de Prædeffin. ad F. Reginald, ve partu D. The acceptamus, cum plurimæeius sententiæ, & verba illius in alius fancti Thomas libris inueniamus; nec fty'um contrarium olear. Er Aluarez bis illum allegat, vbi fibi commodum: qui ramedin tota dogmatis substantia incommodus eft.

Declaratio Terminorum speciantium ad: tractandum de Pradestinatione, & Reprobatione, & auxiliis diuma gratia.

#### ARTICVLVS III.

Dixit S. Thomas in opusc. de presciensia, & pradestinatione cap. L. Quoniam pradestinatio, & reprobatio trasupponunt providentiama providentia prascientiam, pracad sea-scientiam, Ideireo haccomoia primo delarandasunt. sea. Scientia, sine sepientia est de omnibus bonis & malis præfentibus, præternis, & futuris. Nec tantum de temporalibus, sed etiam de æternis &c. Idem docet ver. q. avatt.

9. 63.d.14.9.1 art.2.0.

Dixit 1. p.g. 24 art. 9. Duplex scientia, videlicet simpli. Diffinaie cis intelligentiæ & visionis. Per primam scit omnia, quæ faenta. sunt solum in potentia Dei, vel creature, activa vel passiua, fine in potentia opinandi, vel imaginandi, vel quocunque modo fignificandi eriam qua non funt, necerung, neque fuerunt. Per lecundam leit omnia, que aliquando funt in actu præsenti, præterito, vel futuro extra Deum. Quo. niam intuitus eius fertur super omniasen pora. Et ideo vt dicit in art. 13. coexistunt æternitati simul, licet non in fe , iplissimul. Non ergosolum, quia habet rationes rerum » apud se præsentes, sed quia intuitus eius fertur super omnia " prout sunt in sua præsentialitate. Sieut centrum ad omnes .. contactus linearum in circumferentia; vel ficut qui è specula eos qui transeunt videt, & transibunt simul vnico in- " tuitu. Idem p. contra Gentes 64. 61. d. 38. q. 1. art. 5. Item " ver. q. 2. a. 9. ad 2. Scientia visionis, & simplicis intelli " gentia, non differunt ex parte scientia, sed solum ex parte "> reiscitæ. Dicitur enim scientia visionis in Deo, ad simili- " tudinem visus corporalis, qui res extra se positas intuetur, " vnde per scientiam visionis Deus scire non dicitur, nisi quæ » funt extra ipfum : quæ funt vel præfentia, vel futura, vel præ. " terita, led scientia simplicis notitiæ etiam est corum, quæ " non funt, nec fuerunt, nec erunt, nec alio modo scit Deus " ista, & illa. Et 3. d. 14 a. 2. q. 2. a. 2. ad Anibaldum. In Deo " fine in Verbo duplex cognitio, vna quæ dicitur visionis, per " quam videt Deus quali præfentia omnia, quæ funt, erunt " & fuerunt. Alia dicitur simplicis intelligentiæ, per quam " non solum illa scit, sed etiam omnia quæ potest facere.

Dixit 1 p.9.14.4.13.6 ver. 9.2.4.12. 6 in respons, ad 6 en nec Deo effe p. d.38. q.1. art. 5. & 1. contra Gentes 67. futura contingentia non funt agnoscibilia à nobis necà Deo, vt contin." gentia in causis non determinatis, led cum in actu determi-" nato sunt. Quoniam scientia est necessariorum; & res dum " eft, necesse est este. Cognitio autem præfupponit esse ob.

iecti. videp. d.38. q.1 5. Addo quod divinæ icientiæ non subiacent contingentia certitudinalirer, & fi. Deus vidiset caufam, & non vidiffer immediare effectum fuum in effe fuo. nunquam potuisset istud seire. Arqui volinones hominum esse contingentes; nam & de his loquitur S. Thom, ac proinde nec scirià Deo, nisi sint in actuali præsentia, vt docet in eildem locis, præcipue argumentis, sed contra.

Item non ex decreto voluntaris , Deus scit futurum visionaliter : nec ex serie rerum per scientiam mediam , sed tantum ex coëxistentia rerum cum æternitate, juxta D. De prascien- Thomam, & Capreolum & Patres affirmatur. Præscientia vero (inquit in eodemopusc. ) addit supra scientiam, quandam præcognitionem, & oft de futuris tantum, fine bonis, Nam præscire dicitur respectu futurorum, ve futura sunt in rerum natura respectu aliorum præcedentium, non respectu Dei, qui videt omnia præsentialiter: ita ve prænidere fir idem, quod superne, seu desuper videre, ve dicitia locis prafatis, & r. Periberm. lett. 14. Sicut qui fupraturrim exce sam elset conttitutus, poiser rotam videre viam, & omnes præcedentes & sublequentes viatores, non sub ratione præcedentis, & subfequentis, sed simul in comparatione ad foum intuitum, ac fimul præcedentiam, & Cur prade- sublequentiam, quoad ipsos sub ratione præteritionis, & futuritionis. Item quodlib.5. art. 8:05 quodlib. u.art. 4. probat quod Prædeftin. est contingens, & non necessaria, nec incuitabilis ex decreto, sed infallibilis solum ex scientia fututotume entuumfaciendorum per caufas liberas, & contingenter , vt coëxistunt actualiter eternitaci.

Ainatio eft actus liber. ron modo dum fir fed perpesuo.

Praquemo.

hep.d.40.43 ads. docor, quod ly pra, inpræscientia, &prædestaratione, non dicit antecessionem æterni actus ad res. temporales: que co existent libi prasentialiter, sed temporis ad tempos ex parte greatura &c. Erin expositione textus, " ait. Prædeftinationon transit in præteritum, quodinm eft " actus Dei, fine creatura passione, vel cooperatione. Et " ideo non transit inneces, tatem; sed est actus perpetuoli-» ber. Idem probat 2. Sen: d 38.4.1. a.5.0. ex authoritate

35 Boer qui proprer hoc non prævidentiam, sed providentiam.

dici debere docet. Irem August. lib 2.9.2. ad Simpl. & Greg.
2. Moral 3. & Hugo Vict. Jum. Jen. Tr.e. 1. in Deo scientiation non autem præscientiam inesse per se.

Prouidentia vero ( ait in codem opusculo & 1. p. q. 12. De Pront art. 1. ) cum fit principalis pars pradentiæ ( quæ ses deniu conper debita media ad fum ficem deducit) elt ratio ordis verges ant nis rerum in finem, quæ cunda disponir. l'ispositio autem, ait, poteft diet tam ratio ordinis rerum in finem, quam ratiopartium in toto, & interfe. Et p. d 39. g. 2. a.t. Acti- 19 fex, inquit, præconcipiendo archiciarum suum, considerat ; 3. finem primo, deinde ordinem rei, quam intendit facere, ad >> finem illem, & ordinem partium ad inuicem, vt funda- " mentum in pariete, parietem lab tecto; & iste ordo pariiu » ad inuicem viterius ordinatur ad finem domus. Tertio : confiderat ea, quibus præmouetur ad confequationem fi- » nis: & vt tollantur, quæ pollunt impedire ficm. Ita ergo .. excogitatio ratione folius cognetionis, & non operationis, >> diciturscientia, quæest, & finis, & corum, quæ sunt ad fi- > nem ; sed ratione ordinis excogitati in re operanda, dici- ?> tur difpe sitio : quæ est generationis ordinatio. Sed ratione ; corum, græ præmouent in finem, dicitur providentia. Sic in Deo dicitur feientia, secondum quod habet cogni- » tionem sui ipsius. & corum quæfacit; sed dispositio dicitur » ratione duplicis ordinis, quem ponit in rebus, scilicet rei ad >> rem, lecundum quod se inuicem inuant ad consequendum .. vitanum finem. Et iterum totius vamerfiad iplum Deum; tierum de ficut dispositio exercitus est ordo partium ad inuicem, & fuenta Es ad bonum cucis. Dicitur providentia, secundom quod re. providentia. bus ita ordinaris attribuir ea, quæ ordinem confequent & propellit omnem mordinationem. Tandem 1: p.q. 103, 1: Gubernatio. Gubernare est remad debitum finem convenienter perducere & q.23.1. ad 2. eft exeguntio providentia. Dixit ti p. q. 23 a.1. Duplex finis, Lilicet naturalis, & fu. De fines

pernaturalis. Ad illum cer naturalia: ad hune per supernaturalis. Ad illum cer naturalia: ad hune per supernaturalia dona peruenitur Idem in 2. d.41.a.2. Vitianus finis cui iusliber rei; est assimilari Deo, quantum porest, ve dicitur ; I. pig. 44. art. 4. ad 3. & 1.2. q. 1. art. 8. & 3. contra Gentes su

K inj

cap. 19:20 24. 25.34 Et pot. q. 5. art. 5. & 2.d. 1.q. 2. a.3. 6. 3. contra gentes 22. dicitur. Bonitas Dei eft finis cuiuslibet creature, ve vitimum intentum; & dicitur finis gratia cu-, ius. Finis autem quo, est adeptio, vel vius, vel operatio 1. p. 9.26. 6 p.2.9.3 a.t.

Omnium rectarum voluntatum vnus est finis vltimus. scilicet Deus; vnus finis proprius, scilicet beatitudo, ve

dicitur d. 28 1g.1.ar. 2. g. 2 ar.7.

Et propterea omnis creatura ne dum rationalis, sed etia Omnis creairrationalis, & infensata, naturali amore magis amat Deum. magis Deum quam feipia quam feiplam (ve probat 1. 2.4. 109. 4.3.) & feper omnia. maturaliter, Quoniam, vt ibi dicit, G. I. p. 9 60. a. 5. Amore naturali. mon aurem quo ci igitur totum, & vniuersale bonum, magis quam electine. pars, non potest non amari plusquam particularia, cuiulmo-

di est creatura amans se, vei aliud à Deo.

Deprad fin matione proprié Es smpropric.

Prædestinatio proprie dicta est pars prouidentiæ dirigentis hominem per media supernaturalia ad Deum, vt ficem supernaturalem, sicut probat in opusculo pradicto, & 1. p q. 23 a. I. Et 1. fent. d. 4. q. 2. a. I. & 3. contra gentes cap. vls. Prædestinatio impropriè leu comuniter dicta est, seu abufine dida est omnister, præsertim autem hominis ad suum finem naturalem per debita media ordinatio, vt dicitur 1.p.

g.13.a.1.ad2. & Rom.1.left.3.

Declaratio.

Hæc Digus Thom. veraciter dicit, si consideres ad quod imponitur hoc nomen Pradestinatio, apud Scholasticos. Sed si vnde imponitur è contra dicendum est, quod propriè prædeftinatio est cuiusibet rei ordinatio ad quemibet finem ab eo, qui præstituit finem. Imo secundum Latinos est antecedens deliberatio. Impropriè vero seu appropriate est ad supernaturalia directio, seu transmissio per certa media supra naturam adhibita, & c.

Ergo Prædestinatio est duplex. Altera ordinatio creatu-Duplex pradefinatio ad rarum ad Deum, ve suum finem naturalem; quæ vocatur folfinem na impropria, & abusiue ex vsu scholarum, licet sit propria turalem & ex impositione vocabuli. Altera ordinatio creatura rationalis ad Deum, vt finem supernaturalem per media supernaturalia que vocantor auxilia gratie, Erhec est propria,

ex viu, non ex impositione, juxta docir nam S. Thoma in

prafatus locis, præiertim 1. Rem.lect.3.

Irem ait S. Thomas part. 1. q. 23. a. 4. Prædestinatio præsupponir electionem: Electio dilectionem. Quoniam prædestinatio est p rs providentiæ. Providentia est ratio in intellectu præceptina ordinationis aliquorum in finem. Non præcipitur autem ordinandumad finem aliquid, nife præexistence voluntate finis. Ergo prædestinatio aliquorum prælupponit, quod Deus illorum velit salutem. Ad quod pertiner dilectio, & electio. Idem ait ver. q.6.a.1.

Amplius ver. 7 23 Voluntas duplex. scilicet beneplaciti, De voluntas & figni. Illa cst proprie voluntas, seu volitio: vel volunta te beneplatis actus. Hæc eft fig um voluntatis, seu effectus, & improprie voluntas, ficut præceptum principis est signum voluntatis eins, & dicitur propter hoc voluntas eins. Et responsad6. voluntas beneplaciti est in Deo, & Deus : vo-,,

luntas figni, eft effectus Dei, & extra Deum,

Voluntas beneplaciti distinguitur in antecedentem & Distinctio consequentem, vt dicitur ver. q.23. ar.3. & p. d 47. art.2.

Voluntas signi est quintuplex, vt dicitur in prafatts lotis, in aniece-& in.1 p.q. 19. ar.iz. Aut enim fignificat voluntatem con. dentem & tra malum: & lic dicitur prohibitio; vel erga bonum ne- tem. cessarium, & hoc significat præceptum; vel erga vtile, & Devoluntahuits signum est consilium; vel est signum voluntatis ex- ie signium!prese rendentis erga bonum, & huius est operatio: vel,, interpretarine, & hoc est permissio. Hac D. Thomas ver. q. ,, 23. art. 3. At 1. p. quaft. 19. a. 12. ait. Dec sfignificat fe velle , per le , vel per ainim. Si per le , dupliciter; vel directe, cum operatur iple in nobis; vel i ndirecte quia non imredit, & tunc permittit. Si per alind significat quod , vult ab alis non fieri & tunc prohiber ; vel vult fieri neceffacio propter finem, & tune pracipir, vel vtilius, & fi:,, confait. Permiffio & operatio respiciut prætens: Piærepiñ, ,, confilium & prchibitio futurum. At p. d. 45.9.1 a. 4. Signa autem fectant ad ordinem hominum in aternam falt- , tem, ant ad executionem ordinis. Circa primum pracipit, ,, confulit & prohibet circa fecundum operatur & permittit. ,

voluntaris beneplacità

would signi ficatum.

figni eff vera Hee figna non funt faila , quoniam veil fignificant quod Deus vult :non aurem quod nos faciemus id, quod vult. p. d. 45. 4. ad 7. Item ver. q. 23. 3. ad 2. Non funt faifa figna, quoniam significant præcepto, consilio & prohibi+ tione se velle nos fieri debitores, vel periuatos facere bona, & non facere mala. Operatione, facit semper quod vult. Permissione vult esse in nostra potestate facere & non faet cere, &c. Et resp. ad 6. Operatio semper coincidit cum " voluntare beneplaciti. Permissio quatenus peccatum per-" mittitur, nunquam. Præceptum, prohibitio & consilium; "aliquando coincidir, aliquando nor. Arp. p.q. 19. ar.12. adp. Potest, air coincidere omne tignum cum beneplacito. At in 2. dift. 45 a.4. Omne volitum, vi fiat & nolitum firi, est bonum. Similiter permissio peccari est bona, non simpliciter, sed cum adjuncto, vr dicit resp. ad 4. Ethoc adiunctum declarandum dicit infra: hoc est in d. 46. q. I. start. 1. Vbi voluntatem obstinaram in peccato, seu auersio. neà Deo bonum est damnari. Et hac est voluntas consequens præuisionem culpæ, ibi dicitur & art. 5. Deordinatio hominis à fine est abipso homine. Et art 2, docet Deu nolle malum, nec esse malum: nec ergo permittere. Sed velle malum este occasionem boni tantum. Et ar. 2. dicit non effe bonum omnem hominem faluari, nisi cos qui volunt:non autem eos qui finaliter nolunt, & hoc permitri &c. Et d. 47. art. 2. Et peccatum, ideft, deficere à Dei regula, non est secundum voluntatem antecedentem, nec contequentem.

Es confequente.

Duplex ergo voluntas beneplaciti ex dictis locis habetur, antecedente videlicet antecedens & consequens. vt dicit p. p.q 14. ar. 6. adi.

> Inp.d. 47.9.2 ar. 2. o docet præceptu, consilium & prohibitionem effe signa voluntatis antecedenti: & ideo possumus facere contra ipla, & præter ipla, led permissio, &operatio sunt voluntatis consequentis; Et ideò non possumus facere contra operationem : sed præter operationem Dei. Nonenim potest oppositum eius quod Deus operatur operari, alioquin oppolità essent simul: sed quia po-

tcA

test liberum arbitrium contratium operari, & musta fiunt, quæ Deus non operatur: Ideirco hæc dicuntur præter voluntaris fignum, quod dicitur operatio. Permissio autem. pertinet vel ad caulam, que voluntati consequenti subiici- > nepermisio tut, vt fit potens deficere & non deficere. Cuius tamen, nift on com effectus, qui est deficere, non pertinet ad voluntatem an ' permutiur. tecedentem, necad consequentem, sed pertinet ad causam, cadirego po illam, cums est permissio, facultatem respiciens. Vnde ' volunouem præter permissionem non fit, quodfit præter voluntatem , temmis non consequentem. Vnde præter permissionem nihil potest & cuipam. fieri, nec contra cam: Tamen porest fieri oppolitum eius, auod permidum eft, quod tamen iccundum permissionem fic. Quia permusio respect potentiam caulæad verumque oppolitorum se habencem. Vnde neutrum oppolitorum contra permitsionem est, sed virumque secundum cam.

Irem air p. sent. dift. 45. a. 1. o. Secundum Damase. vo luntas Dei antecedens, & confequens, & hoc contingie non ex aliqua diueisitate voluntatis dminæ, sed propeer diu rlas confiderationes ipsius voliti. Potest enim in enoquoque homine considerari natura eius, & aliæ circumstancia pius, vi quod cft votens & præparans sead falutem, veletiam repugnans & contrarie agens &c. Primo mododiciter voluntas antecedens, qui vult omnes homines Souari. Secondo consequens, qua vult ialuari omnestantum, qui se præparant & consentiunt gratiæ. Eos vero qui resittunt ac nolunt, vult damnari. Vtrumque enim bonum. Et conclude do air. Voluntas consequens dicitur, co quod præsupponit præscientiam operum, non tanquam, causam voluntaris diuinæ, sed ranquam rationem voliti. Idem docer p.p.q 14.a.6. ad 1. & q.23. 4. ad3. & 1. d. 47. 1.0. Cover. q. 23.2 0. Et 1. Cor 7 lett. 1. 1. Tim 2 lett. 2.

Igitur in doctrina S. Thomæ voluntas omnis divina implerur in suo sensu. Nam voluntas signi, aut significat quod Deus vult id, quod ipla significat, & fignum non est falfum, licet homo non faciat quod Dens illi significat, semper Voluntas beneplaciti antecedens, vt conditionata est, adimpletur adimpleta conditione ex parte nostri, non au-

Calt sen pertinet ad woinst ant. nec cont q.

3. Sic exponen. quindo dici-

### 32 De Pradestinatione, Electione,

rem a's solute. Consequens verò semper impletur absque exceptione, quoniam respicit effectus voluntatis nostiæ supernaturales, ac Dei vt iudicis decretum, fundatum super indicandorum effectis finalibus; vt ex dictis liquido conftat. Ergo quando Diuus Thom. in p. d. 47.9.1. art. 2. dicit multafieri contra & præter voluntatem anteced. nihil autem fieri contra, sed tantum præter consequentem :loquitur de voluntate paternali, & praceptinavt omnes fint falui, non autem de legali, si velint saluari: & condente libertatem ad vtrumque. Vnde ait quod permissia semper impletur & nihil contranec præter eam fit, vt ibidem docet vi permissio est conditio natura sic conditr. Et idco in d. 46.9.1. art. 4. docet quod voluntas consequens non vult malafieri : sed dicitur velle, quia quos videt malum facere iuxta sui naturam agere sinit physice, non tollendo arbitrij libertatem, Idque amplius infra clarescet.

Duplicem in doctrina S. Thomae dari pradestinationem, scilicet antecedentem prauisionem meritorum: seundū quam omnes Deus, vi Pater, vult saluos facere, & hareditatem salutis promittit si permaneant in siliationis professione. Alteram consequentem prauisionem meritorum & demeritorum: secundum quam Deus, vi Iudex, non vult omnes saluos facere, nisi eos qui obedierint mandatis, & permanserint in rectitudine, vel ad rectitudinem silialem reuertuntur in sinem: qui verò exorbitant & non reuertuntur, damnari. Quoniam duplex est voluntas, cuins virius que obiectum est bonum.

CAPVT II.

#### ARTICVLVS PRIMVS.

CI ergò prædestinatio est ordinatio per debita media Dadfinem, qui est Deus, & hæc præsupponit vo untarem, Voluntas om & dilectionem. Igitur quotuplex repetitur dilectio, & vo. toce dens pro Juntas, toruplex eriam est prædestinatio in doctrina D. "finem ple Thomae. Reperitur autem duplex voluntas, scilicet ante-demergen cedens & consequens, vt dicitor, 1 d.4.6.ar. 1. 6 7. ad 3. & Pradefinit d 47.1.0. 6 ver. q.23. art. 20. 6 1. Corint. 7. lett. 1. 6 1. Tim. min effice 2 lett. 1. Perantecedentem vult omnia bona omnibus pro- lunias Paficua ad finem, qui est fœlicitas æterna. Per consequentem quens non præuisionem meritorum, & demeritorum, seu volitic-omnes, quonum humanarum, non vult omnia bona hominibus, neque dicis. omnibus finem. Et manifest e loquitur S. Thomas, de voluntate præcedenti & consequenti prænisionem peccati, & meriti. E: distinctio hac est Damasc. 2. Fid. orth. cap. 29. qui ita intelligir, de præuisionis scilicet præcedentia & subsequentia. Et D. Thom. docet 1 p.q. 19. a. 6. Et est Chryfost. hom 1. ad Eph. qui codem modo prorsus intelligit distin-Chonem, & non sicut recentiores aiunt, quod intelligitur antecedens voluntas effe erga naturam quædam imperfecta velleitas, & subsequens persecta, hoc enim infra reprobabimus.

Ait ergo in p. d. 46.1. o. Dicendum secundum Damase. probatur: quod duplex est voluntas antecedens & consequens. Et » noc contingit, non ex aliqua diucrsitate voluntatis diuinæ, " sed propter diuersas considerationes ipsius voiti. Potest " Centra enim in vnoquoque homine cor siderari natura eius: & a- " sensum liæ circunstantiæipsius, vt quod est volens, & præparans se ! Almarez ad salutem suam : vel eriam repugnans, & contrarie se ha- ,, bens. Si ergo in homine tantum natura ipsius considere-,, tur, æqualiter bonum est, omne hominem salvari: quia oni- " nes conveniunt in natura humana. Et cum hoc bonum sit, " volitum à Deo, hoc etiam Deus vult, & hæc vocatur vo-" luntas antecedens, qua omnes homines vult saluos fieri secundum Damascenum. ] Hæc Diuus Thomas, exqui-,

L ij

De Pradestinatione, Electione,

bus verbis liquido conftar, omnes homines in sua naturas co lideraros, qua sunt facti ad im iginem Dei , bonum este faluari, & ad Deum patrem, cuius gerunt imaginem, peruenire, & propterea Deum velle omues saluos fieri. Imo cum voluntas ipfasit causa prædestinationis, & electionis, omnes homines electos, ac prædestinatos esse ad vitam æier-Probaint 2. nam antecedenter. Neminem enim fecit Deus malum, nec ad imaginem inferni, sed paradisi. Ergo neminem ordinauit ad infernum, sed ad paradisum. Et hoc probat S.

"> Thomas ibidem his verbis dicens. Et huius voluntatis sci-

" licer antecedentis effectus, & iple ordo natura in finem " faluris, & promouentia ad finem omnibus communicer.

" proposita tam naturalia, quam gratuita: sicut potentiæ na-

" turales, & præcepta legis, & hoins ] Docte sane, si enim vult Deus omnes saluare, omnibus dat salutis promissionem, & egem, quam feruando, faluentur, & insuper vires & auxilia naturalia, & gratuita dat omnibus, tanquam media perueniendi ad promissum finem. Ergo falso affirmant non omnibus salutem prædestingtam, & media & remedia naturæ & gratiæ non omnibus collata, perthom: fix. Deinde subjungit D. Thomas rationem, vnde fit vriuxta voluntatem antecedentem non omnes saluentur, ac Deum nolle omnibus salutem, si bonum erat prius fatuari omnes, & hoc bonum volchat Daus. Et ait

» in codem context. Consideratis autem omnibus circun-

on stantis personæ, sic non invenitur de omnibas bonum es-» se quod salventur. Bonum enimest eum, qui se præparat.

» & consentit, saluari per largitatem gracia dicina: No-

» lentem verò & resistentem non est bonum saluari, quia in-

.. iustum est. Er quia hoc modo se haber ad hoc guod sit vo. .

so licum à Deo, sieur se habet adhoe, grod sit bonum, &

ideo iustum: hominem sub istis conditionibus consideratum non vait Deus saluari : sed tantum istum, qui est vo-

"> lens & consentiens. Et hoc dicitur voluntas consequens,

» co quod piæiupponit præicientiam operum, non ta mquam

» caufam voluntatis, sed quasi rationem voliti, vt sapra

" dicum eft. ] Ex quibus verbis clare docet prædeftinitio-

pem consequencem pravisionem operum esse certifimam. Quoniam fit adimpletis conditionibus ex parte neftri. Deus enim, teste Augustino, & Thom, non faluit te fine te. Vnde Chrysostomus, fi fola gratis faluamer, nemo damnatur. Quoniam Deus vult omnes faluos, & illuminat omnes venientes in hunc mundum; sed. on onines faluamur; quoniam non omnes cooperamur gretiæ. Requireur ergo assensus nostræ voluntaris cum proposito faciendi quæ Deus inbet cum possumes. Quod finon facimus, excidimus ab hæreditate l'atris Dei, in iudicium' Dei iudicis, vt dicit p.d. 47. arr. 3.

Et hic nota, quod intra probabimus, daminari eos, non Necpratotequi peccauerunt, sed qui à peccato non surrexerunt pre per mapacanes corum imponitentiam finalem : Et huins fina is imponi bationii, asfi tentia praufionem sublequicam voluntarem, quam dici- su cumfinali

mus consequentem ac reprobantem.

Iterum docci S. Thomas, hoc guod diximus de voluntate parris & indicis, id est , precedente, & subtequente in p.p q.19 art 6 ad 1. dicen. Verbum Apostolit. Tim. 2. 2. Deus vult omnes homines saluos facere, intelligitur de voluntare antecedenti, nam vnomquodque fecundum quod ab soluce consideratur bonum, vel ma'um: quod tamen cum aliquo adiuncto conideratum, quod est subsequens conside-,, ratio eius, è contrario le haber. Sicut hominem viuere est, bonum, & hominem occidi est malum secundum absolutam confiderationem: vt fiaddatur circa aliquem hominem ,, quod sit homicida, vel viuens in periculum mulettudiais, sic ,, bonomest occidi, & malum est eum viuere. Vade potest ,, dici quod iudex iuftus antecedenter vult omnem hominem ,, vinere, sed consequenter vult homicidam suspendi. Simili-,. ter Deus antecedenter volle hominem faluarissed conseque. tervolt quosdam damnari secundum exigentiam suæ iusti-... tiz Neque tamen id, quod antecedentervolumus, simpliciter volumus, sed secundum quid: quia voluntas compa-,,. raturad res, fecundum quod in fciplis font. In feiplis autem, funt in particulari; vade simplic ter volumus aliquid, fe- ,, cundum quod volumus illud, confideratis omnibus circur-

De Preseftinatione, Electione,

dantis, quod ch confequentervelle. Vo de porelidici, quod index influs simpliciter vult homicidam sufpendi, sed securdum quid vel et eum vinere, seilicet in quantum est homo. Vnde magis potest dici velleitas, quam ab solura voluntas. Et fic patet, quod quidquid vuit Dous simpliciter, fit licet illud quod antecedenter vult, non fiar. Hæc D. Thomas. Sed aduertendum, quod voluntas limpliciter, & absoluta, & fecundum quid dupliciter confideratur :vno modo quodenseft fin ad actum volitionis, & respectum ad volitum obiectum; Pliater & alio modo, quond executionem volitionis circa obiectum, luniai secun in quo praxis est exercitiuque. Si primo modo consideretur, dund Thin tune vo'untas intecedens est limpliciter & apfolute voluntas, & non velleitas; & voluntas consequens est secundum entione pro- quid, & velleitas. Probatur; nam voluntas, vt simpliciter voluntas, et per se voluntas, ac per se vult soiummodo bonum abiolutum, quod perfe est obiectum, & simpliciter Frobatur I. voluntatis. Quatenus aurem vult alicui malum, cui fimpliciter volebar bonum, est voluntas secundum quid & per accidens; imo, ait Aug. ac Thomas, Deus inuitus reprobat ac condemnar, ergo est voluntas per accidens. Quoniá accidit malumbono. Vi nauta merces saluare vult simpliciter & perse. Sed projicere post procellam, est per accidens & inuite, & volitum per accidens & secun lum quid, id est fecundum periculum submersionis aduentitium, quod noluffet nauta aduenire. Deus enim non vult peccatum venire, vt probat p.d. 46. art. 1. 6 2. neque permittit. Sed permittit vt homo possit peccare, & velle, quia non ligat voluntatem, vt dicituribidemin refp. ad 4. & in corpore ait; Quod deficere, id est peccare non est vontum voluntate antecedenti, nec conlequenti. Ergo simpliciter est volitum. Sic & omnia mala. Hocautem magis explicat S. Thom. I.Tim. 2. lett. I. exemplo nautædicens.

pier muia-

tion. m 172

obreita.

Dicitur voluntas antecedens & consequens secundum Prob. e str 2. " ordinem volitorum, secundum quod voluntas porest du-" pliciter considerari, scilicer in vniuersali, & absolute, & se-" cundum aliquas circunstantias, & in particulari, & compa-" rata. Et ideò voluntas alicuius rei, & in particulari, & com-

parata. Et ideo duntas absoluta est quasi consequens. E. xemplum de n'ercatore; qui vult omnes merces faluare, absolute, & hoc voluntate antecedente : Sed si consideret : falutem, non vult omnes merces per comparationem ad, alia faluare, feilicet, quando cum falute carum feguitur fub., mersio naurs. Sicin Deo salus omnium hominum, secundum le considerate, (id est simpliciter : idem enim sunt), habet rationem, vt ut volibilis: Et Apost, hic ita loquitur, ., Etficenes voluntas est antecedens. Sed si consideratur bo. num iustria, co quod peccara puniantur, sic non vult, & ,, hæc est voluntas consequens &c. Et simul hoc probat tripliciter. Prin d'exparte Dei, qui vult omnes saluos facere, 19 quoniam est vius Dus omnium. Secundo ex parte Chri. 32 sti, qui vnus est mediator Dei & hominum, non quorumdam, sed inter Deum & omnes homines &c. & hoc pro- " bat à signo, quia dedit semetipsum redemptorem pro nobis » &c, Terno in lell. 3. probat hoc ex testimonio Apostolo. ,, rum, & suo, guiprædicabat Christum esse propitiatorem in " sanguine suo pro peccatis totius mundi & c. Ex quibus ver. bisprobatur, quod voluntas Dei antecedens, est simpliciter voluntas in intentione creatoris, & redemptoris, vt falui fini omnes: Nam omnes creauit ad fui imaginem, & omnes redemit, quibus omnibus conformis factus est in naturalibus, & insuper remediu supernaturale omnibus contulit.

Item quodantecedens est voluntas absoluta, & simpliciter (11em enim apud logicos, & indostrina D. Thomæ, est ly absolute, & ly simpliciter) vti est voluntas saluandi merces. Voluntas veid consequens est vt voluntas projiciendi merces per accidens in peccatoribus caccidente enim peccatosii, vt non velit omnes, quoniam sit bonum, vt quidam obstinati damnentur. Nam de non obstinatis in textu dixerat Apostolus, & commentator D. Thomas, vt siant orationes procomnibus. Quoniam hoc est bonum, & acceptum coram Deo saluatore nostro, qui vultomnes saluos saccee, & ad viam veritatis venire. Vnde palam est, quod so quitur de consibus ante, & post peccatum. Nam propecatoribus rogani vult & pro insidelibus.

At in executione deride judicij voluntas conseguens dicitur simpliciter voluntas, quoniam fit quod ipfa vult pot præuifa omnia. Antece tens verò dicitur tunc velleitas, quonsam voluisset non exequi. Vnde sæpe in Sacris scripairis & apud Aug. Deus dicitur invitus punire peccatores, quosetiam vocat ad te semper. Et hoc declarat Apostolo-4) tum princeps 2. epif. 3. Non vuit aliquemex vobis perire, fe & gromn's ad panitentiam reverti. ] Ex quibus verbis liquet, quod eriam post peccatum Deus vult salutem vojuntateanrecedenti: iuxta Ezech. 33. Nolo mortem peccatoris; sed non post impeenitentiam, sicotalibisit quavocaui, & renuistis; Equia superbia eorum ascendit semper. Ergo voluntas cosequens dicitur solum respectu imponitentia finalis. Ergo predestinatio secunda non est melior quam prima; sed firmior. Et dicitur voluntas simpliciter in executione, & fecundum quidin intentione, sicuti prima est simpliciter, & absoluta in intentione saluandi merces, & secu idum quid in executione, & econtra vo untas proucientis merces elt simpliciter in executione. & secondum and in intentione. Hæc autem dicuntur non ex muratione Der fed ex mutatione rei. Ergo voluntasanteced aus est conditionara conquesdam da ditione, si velint saluari : sicut neir Anseim de casu Dianariquiam- bolt 3. Et Augustinus de Petratirun remissione 2. Et D. lunt fainart, Thom. 3. contra gentes 159. & 1.d 40. vei vuit omnes fainos

obbonum v- conditione, finon peccent ex Aug. 3. contra Iulian. 13. niuersi, ws & D. Thom. 1. p.q. 19. art. 6 ad 1. Non autem conditione, occasionali- nili pulchritudo valuersi impediatur, vi dicunt recentiores, Almar.

docer S. Thomas p.d. 4: 9.4. ars. 2. Probatur 4.

Probatur intuper, quod voluntas confequens non sit fimpliciter voluntas. Quoniam fimpliciter voluntas habet pro obied) simpliciter bonum, & per se: Consequens habet bonum per accidens & secundum quid. Nam D. Thomas p.d. 46 q. I art 4.0. ait. Voluntas Dei est cauta bono-, rum omnium, & omnium volitorum fuorum. Er hoc mo-,, do (chabet aliquid ad hoc, quod fit voluum à Deo, ficat ,, fe habet ad hoc quod fit bonum. Ynde cum malum firi 1ecundum

hoc enim posterius est ad is non peccent, & ad si velint, ve

fecundum fe, bonum non fic, vt alctum eft, non erit per le, volitum'à Deo, nec per le, nec per accidens.

Probauerat auteni S. Thom. inari. 2. quod mala esse simpliciter non est bonum, sed occasionaliter tantum, & secundum quid. & in art. 3. aa6. dixit. Quod maia moralia, si non existerent, voiuersum eiset perfectius. Proprerea sabdit. Vnde fi nullus homo peccallet, vniversum gemis hu- Non pomanum melius foret. Quoi iam etti directe falus vinus heminis occasionetur ex culpa alterius: tamen fineilla caula 1, caula bofalutem consequi posser. Nec tamen hac ma a, nec illa per se m, jedocad perfectionem faciunt vinueisi: quia perfectie num non , fectum funt caulæ, sed occasiones (Im etiam defectus boni ide-, Je. tur D. Thomæ non volitus à Deo. Vnde ait in p. d. 40 4.4., art. 20. Carentia gratia prædeltinantis, & informantis non . Carentia est bona, nec volita à Deo, nisi per accidenstiat bona ex iu-, est volita stitia: Quia iustum est nolentem saluari, non saluari.) Et ,, à Dec. d 47.9.1.a.2.0. Deficere & peccare non pertinent ad voluntatem antecedentem nec ad confequentem.

Com ergo probatum fir, quod malum culpæ non fit vo- Probatur 5. litum à Deo, nec mala fieri sit volitum à Deo voluntate an- Nec malum tecedenti, nec confequenti, nec per se nec per accidens: piccier vo-Probandum est, quod nec malum pænæ sit volitum à Dea lum à Dea fimpicitet per fe, fed tantumex presuppolita culpa, quam riam faam. noiebar: Alioquin esset iniustus Deus, secit enim homines & angelos rectos, & gratia decoraunt originait, vi possent adipisci fommum bonum, id est Deum, in quo omne gaudium & nulla pæna. Ergo pæna per accidens, eft, Vnde Sap. 1. Deus mertem non fectt, net latatur in perditione vinorum. Et Gen. 2. polt peccatum dictum eft. Maiedicta terra ... in opere too. 5. & T.q.t Indulore paries, & morte morieris. & c., ,. Imo Deus remedia contra peccatum, ac per conlequens contrapœnas dedir, Redemptorem omnium, non folum pro nostris peccatis, sed etiam torius mundi. Ergo Deus poznasnon amur propiertni gloriam, ve quidam dicunt. Dicitur enim Icclef. 15. Non funt ei necessari omnes impij. Et ,, ideo ait, nemini mandauit impie ogere, nec dedit spa ,, tium, id est permissionem peccanais, sed verus & c. Non ,,

enim concupiscit multitudinem filiorum infidelium & inutilium, &c. [ Ex quo eliciunt fummi Doctores, quod muneulpa & fine dus absque gehenna esset melior, sicut etiam si esset absq; gebenne effer culpa, que occasionem gehenne faciende dedit. Item aiunt pænas gehennæ per accidens elle volitas à Deo ex occasione peccati. Hoc enimablato, vii nec volito, non datur pœna, ergo nec pœna est volira. Vnde etiam D. Thomas 1. p. q. 48 ar. 2.0. & 1. 2. q. 46. 6. ad2. Poena secundum absolutam considerationem est contra volunta-

tem. Idem in 4.1.21.9.11.4.

Conclusio quod fit vtraque vocedens & confequens: viraquefun. secedentem, confequens confequent tom.

Quapropter viraque voluntas est; vera voluntas. Igiturvtraque fundat prædestinationem: antecedens antecedenlunias ante- tem, & consequents consequentem, vt ex Damasc, & Chrys. probatum est. Et quamuis Augustinus allegarus à S. Thoma eft vera vo- in eadem 1. p.q. 19. ar. 6. ad 1. exponat dictum Apolloli, vult: omnes faluos facere, sic, id est omnes, qui salvantur vult saldat pradefis. uos facere, vel de omni genere hominum vult aliquos falua. valione: an- ri : quam expolitionem nemo Patru acceptat, nec lesuitæ; Tamen D. Thomas ibidem, & in p.d. 46.9. 1. ad 1. dicit intelligendu esse de voluntate confequenti. Na antecedens re vera, & non illusiue vult omnes saluos : Consequens etiam vult omnes faluos, si pœniteant, & accipiant Sacramenta, vt dicit Ansel. & Aug. si velint &c. At in execu. tione vult solum quosdam, & de omnigenere aliquos; quoniam non omnes accipiunt dona Dei.

Ly omnes ponendum

Quod autem ly omnes, fingulos ponat, & nullum exvult saluos, cludar, sicut etiam Chrysoft. & Damasc. volunt, ipsemet Apostolus doces 1. Cor. s. & Hebr. 2. vbi inquit, quod ex apostolo, dicendo Danid, omnia subiecisti sub pedibus eins, nihil non subiectum excludit per ly omnia. Similiter ait princeps Apostolorum 2.ep. 3. Deus non vult aliques perire, sed omnes ad penitentiam reaerti. Vbi fanc excludit glossas Augustini. Per ly non vult aliques &c. & includit gloss Pauli, per ly omnes, adp.r. ve paret grammaticam, & dialecticam, imo, & folum sermonem consuerum, callenti cuiliber.

2. Probatio duplicis pra. definationis

Quod autem reperiatur dupler prædestinatio apud D. Thom. videlicer præcedens præuisionem futurorum, &

subsequensiteru probaturing. p q.1 art.3. vbi probat, quod si Adam non peccasset, Deus incarnatus non fuisser. Et in refp. 4. Quod fic eft. Christus prædestinatus erat. Ergo ante peccati præuisionem. Ergo si Adam non peccasset, Christus incarnatus fuisset ex vi prædestinationis. Respondeo ait, ,, quod Prædestinatio præsupponat præscientiam suturorum, Et ideo Christus prædestinatus est in remedium præuisi ,, peccati, quod non fecisset si Adam non peccasset, Ergo se: .. cundum D. Thomam prædestinatio est voluntatis Dei cesequentis in hoc loco. Et etia in quelib. 5. art. 8. docet non posse prædestinationem esse certam (ergo nec reprobationem) nisi ex scientia futuri euentus. At infra 35. q. 24 art. 3. docet, quod Prædestinatio Christinon est causa exemplaris & anterior nostræ prædestinationis, sed simul, actu scilicet aterno. Et tunc secundum illum actum prædestinationis Dei, negat esse causam. Sed sic est, quod si Adam non peccasser, etiam ante præuisionem peccati erat prædestinatio hominum, & Christi, in illo actu æterno secundum D. Thomam. Ergo procul dubio ante præuisionem peccati, & excogitationem' remedij, facta est secundum D. Thomam, omnium prædestinatio. Alioquin Christi prædestinatio esfet causa exemplaris antecedens nostræ prædestinationis: quidquid dicant Commentatores. At Caietanus inz.q.I. ait, quod secundum D. Thomam Christus de facto est primus prædestinatorum secundum Dei mentem, licet secundum carnem multo posterior multis, quippe qui in quarto millesimo anno ab orbe códito incarnatus est. Item in quolib. 5. art. 8. docet multos prædestinaros esse post cuipæ prævisionem, visilios adulterorum & bigamorum, qui nonfuissent si Adam non peccasser, ergo prædestinatio ex præscientia.

Præterea D Thomasing d.1. q.1. art.3.0. docet probabi. Apud Di dem esse veramque opinionem, quod videlicet si homo bilisest viranon peccasset, Deus incarnatus suisset & non suisset. Fuif- que si adam fet, propter exaltationem humanæ naturæ, & consumma- fi nonpeccase tionem vniversi (vt dicit Cyrillus & Scotus, & multi Pa- fer, christus tres. ) Non fuisset, quoniam non existente morbo, non est incarnatus

causa vila medicina, ve dicit Augustinus. & G egorius, & Leo. Schomo non fanter lapius, filius Derformam hominis non allumifficery & ferui: led in fuo honore remantiffer. Ergo fecundum D. Thoma vtraque opinio suffineri potest. Et quide dicendu, quod peccarii non est causa, nec occasio peccarum eft incarnationis, & pradeftinationis Christisfed confonantius defl. Chrift, occasio non prædestinationis, sed modi prædestinandi, vide-

caula pra

licet in carne mortali:per qua mori pollet pro peccatoribus Verum enim verò licer in doctrina D. Thomas prob ematicum fit, quod prædeft natio hominum ad supernaturalia bona, sit solum ante vel solum post prævisionem peccati tamen quod lit viriufque fortis, eft certum. Etenim gratia illa feu iustiria originalis, in qua creatus est Adam, & pofteri generati effent, erat gratiæ gratum facientis, vt probat p.p.q.95. Sed gratia gratum faciens, dirigit homine ad Deit vt obiect u supernaturale, dicit q. 23. ergo effet prædestinatio hominifad fupernaturalia ante pranisione peccati: & si Ada hon peccasset secunda D. Thom, Christus non fuisset prædestinatus; & tame ipse est primus prædestinatorum. Ergo datur prædestinatio voluntatis, præcedentis peccatum, & prædestinatio consequentis, illa bonitatis, ista misericordiæ. Propterea alii Thomista dicunt gratiamAda ante culpam fuise in meruis Christi, vt simul prædestinatus. A spriegant. Proptereaque definitiones prædestinationis assignatæ à Theologis varia funt, quas D. Thom. in opule. & inp.p.ad. ducit, videlicer: Prædestinatio estratio tralmittendæ crea-, tura rationalisad vitamaternam. Et quidem ifta definitio conuenit voluntati antecedenti. Item air. Prædeftinatio eft propositum miserendi, ex Augustino, de Pradeft. (antino. Que sane convenit consequenti miseriam ex peccato. , Itemait. Elt præparatio gratiæ in præfenti, & gloriæ in fututoj & hot conuent virique; expifend qa.411.2.)

Ex Aposto o autem duas adducit pationes prædestinatio-,, nis in opusc.cap. I. dicens. Quamuis prædest nitio præsup-, ponat actum cognitionis, nominar tamen actum volunta-», tis eligentis adea, qua fola gratuita voluntate conferuntur,

" Vade dicitur Remi 8. Ques prafeinst, pradeftinante coformes

fieri imagini filij fui &c. Et Ephef. I. Prade? manit nos in adoptionem filiorum Dei secundum voluntatis sua propoficum &c. Sic igitur de elsentia pradeftinationis est præfcientia, & voluntas aliquorum &c. vi etia probat Magifter & D. Th. p.d. 40.q.i. Igimr lecundum intentionem prior fait prædeftina. tio Christi, ad quam respiciendo Deus nos prædestinat, conformatque, quam aliorum quorum cumque. Præcedit.ii. forma seu idea conformandos & ideandos.

Præterea secundum D. Thomam, Si A dam non peccas. Probaint 5. fer, multi prædeftinati ortif illent ex co; fecundum Scotum vero non nisi prædestinati. Quod videtur sentire Greg. in 4. moral. Anselmus in litro, cur Deus homo, di. cens. Quod si primi parentes non peccassent, cor firmati fuissent in gratia vnà cum propagine sua tota, vi vitra peccare non possent. Ergo nec silio gehenne, at Greg. generassent. Verim suffici mihi, quod D. Thomas p.p. q. 100. alignos ad faiutem æternam ante præn fionem peccatiprædeflinet, licet non omacs. Siquidem fi ij otpuffent peccare, co quod gratia non propagatur faminalicer, ficuti culpa, que à nobiseft, non à Deo, lect addatur hareditario iure à Deo, sicuti & anima. & confirmatio non potuit propagari, pisi ex promissione, que nobis est incerta; Nam beati per effentiam non funt, qui confirmantur ante vision im beatificam, per quan fit vera confi matio in bono, vtiple docet ibidem art. 2.

Probaturiterum hæc doctrina deduplici prædefinatione, quoniam liber vita, vi probat S. I homas ver. 9.7 art. 1. in corp. eft repræsentatio filuandorum, & p.p.q. 24.a.1.ad 4. non est prædestinatio, sed notitia eius, & 3.d.31.9 1.a.3. quefinneula z. est notiria Deide vira g oria alieures, vel mie, velin caufi fun, que eft gravia. Luncair, q o homo coeft defeit de libro viras, ve aichur in pial 68, deleantur de libro vinentium &c. Et in Apoc 3. & incollecta orat Ecclefia, vi ariound denomina pradellinatorum liberalcripta retineat. ronautem rjonekideorat dersforie, quos fieret, msi possent de eri. Prædestina: fis bagirespio autem voluntaris confequentis, est indelibitis & infal orare pro eis libilis ,vi ibidem dic.t, & q. 23. a.6. Ergo delentur de libro micapetate

+ De Pradestinatione, Electione

vitæ voluntatis antecedentis, fecundi m quam datur gratia multis, at ipsa excidunt ob culpam, vt dicit iisdem in locis, & quidem in Concilio Constantiensi damnantur V Viclef, & Vs, quoniam dixerunt nunquam Paulum fuisse membrum Diaboli,nec Iudam membrum Christi. Et sane loquebantur isti haretici. secundum prædestinationem absolute: Igitur aliqua prædestinatio deficit : non secunda : Ergo prima. Et cum in Apocalyp. 21. dicitur, quorum nomina non sunt scripta in libro vita Agnt ab origine mundi Ge. Intelligitur de libro 2. post Agni prædestinationem ad remedium peccati, vt liqui do constat. Semperquidem in scripturis homines de libro vita delentur ob culpam, vt patet Apocalyp. 21 & Exod. 32. Et ideo voluntas consequens est ( confirmatio pracedentis (Vt dicitur p sent. ad Anibald. d. 46.9.1. ad 2.) in faluandis, non autem estalia opposita, vt putant lesuitæ quidam, nisi in repignantibus.

### Differentia multiplex viriusque Pradestinationis.

### ARTICVLVS II.

Prima diffeD'iffert autem prima Prædestinatio à secunda multipliciter. Quoniam per primam Deus vult omnes saluos
facere, perduceréque ad se, tanquam ad sinem naturalem,
& supernaturalem; per secundam, ex quo per peccatum originale factissumus vasa iræ, ad naturalem omnes, ad supernaturalem non item, nisi quos misericorditer eripit de massa
perditionis peccatrice.

De prima dixit Apostolus 2. Thes. t. Est saluator omnium hominum : de secunda (subiungit) maxime sidelium.

Prima dicitur Prædestinatio abusiue & secundum genus suum, quod est providentia: secunda proprie, & secundu speciem, vt dicitur p.p.q.23. art. 1. idem habet ver.q. arit.c.

Prima fit nullorum meritorum, aut demeritorum intuitu, aut præuisione nisi personarum. Secunda fit post præuisio-

nem saltem miteriæ. Est enim, vribide dicie, propositű miserendi. Fit etiam ex præuisione meritorű dispositiue ex parte nostrisoperatiue ex parte Dei, vt elicitur ex p. d. 41. q. 1. art. 2. & 2.43. Item præcedens includit merita vt causata à se, si voluntas obedit, vt habetur ex lect. 2. in Rom. 9. consequens veiò merita, vt iam causata de sasto à Deo & à nobis: vt

Patet ex p. d.41.ar.3. ad 5. idem ver.q.6. ar.r.

Item prints potest effectum non sortiri vlrimum propter discrepantium mediorum, non ex parte Dei prouidentis,

sed ex parte libe il arbitti) desicientis, ac respuentis gratiam Dei: qui non saluat te sine te, dixit Augustus citatus à S. Thoma. Secunda verò infallibilis, quoniam computat omnia media certa, & perseuerantiam vsque in finem, p. p. q. 23.6.

Prima est ex Dei liberalitate. Secunda ex meritis Christi Ephof. 1. Pradestinauit nos in adoptionem filiorum Dei in Chri-

Prima est causa boni vsussiberi arbitrij, ve Iesuitæ dicunt; Secunda est causa gratiæ vsterioris, & gloriæ. Et sic intel. ligit D. Thomas p.p. q. 23, 5, 0. & 2, 2, q. iij, 2, ad 2. Nam in 2.

diff. 5. 2. 1. non requiritur gratia specialis ad faciendum quod in se est.

De prima verificatur dictum At gustini, quod nullis prænisis meritis prædestinamur. De scennda dictum Chrysost. & aliorum Græcorum, quod prædestinamur ex præscientia bonivsus liberiarbitrij & meritorum. De prima quidam Dominicani, de secunda quidam Iesuitæ.

Per primam eligimur ad gratiam simpliciter, & ex hoc ad gloriam conditionaliter. Per secundam simpliciter per gra-

tiam ad gloriam.

Tandem prima nullam habet causam; nec conditionem, nec rationem ex parte nostri, nec occasionem, sed ex parte Dei, suam bonitatem rantual. Non enim voluntas Dei causam habet, neque obiestum, nisi se. Neque ad operandum mouetur ex occasione, sicuti omnis causa c reata, neque ex præmotione, vr probatur p.p.q.16.a.5. & ver. q.23.a. 1.ad 3. Secunda vei distem occasionem habet ex p eccato

5.

6.

7.

8.

9.

10.

vt prædestinatio Christi: vel ex merito, vt prædestinatio cæterorum ex merito Christi essective & ex libero arbitrio cooperatine non causante primitus & simul, sed conseptiente primitus, & concausante continenter, vt dicitur p.2. 9:113.art.3.ad 6.

Reprobationem effe vnam: voluntatis nempe finaliter consequentis, ideireo causaliter este prascientiam culpa non finienda, & praparationem pæne non terminande: Nec opponipradestinationi, sed electioni prasupponenti pluralitatim factam, & diversitatem prauisamex parte. Nec esse ex mera Dei voluntate, sed ex nobis, antecedenti pradestinatione male vtentibus: Nec ergoreprobationem seu prascientiam esse causam culpa positiuam actine aut de positine, neque negative quoad gratiam, sed tantum prapa. ratine ad panam; quamnon voluntas antecedens, aut consequens, sed diuina sapientia convertit in bonum, nec causam finalem primariamesse institie relucentiam, sed per accidens & secundario occasionaliter.

### CAPVT III. ARTICVLVS PRIMVS.

PRofesto ex voluntate antecedenti, & consequenti, in-

beralitate Dei ante pi mumonem meritorum, alteram ex mi- antecedene, scricordia acceptante in nobis merita mediatoris & nostra, sed solum At neaucex dupliciodio invenimus duplicem reprobatio. pransforem nem. Deus enim antecedenter diligit omnia quæfacit, & cultafianvust illis bonum, id quod apta nata sunt. Ideirco hominibus ". vult vitam æternam, vt obiectum naturale & supernaturale: Odit autem nihil corum quæ facit, vt dicitur fup. 11. Ergo non reprobat, nisi qui valde improprie, & periculose diceret Deum reprobate cos, quibus non dat tanta bona, quanta aliis, quod quidem potius est distribuere doni. Propierea D. Th. p. q.60.3. & ver.3 5. dicit omnes Augelos creatos bonos, & gratia donatos, nec quempiam reprobatum, nisi ex præuso peccato. Similiter, hominem enim Deus fecit rectum & ad fe, vt dicit Ecclesiasticus, & Augustinus. Imò ad sui imaginem. Ergo amore dignum. Ergo non reprobabilem. Alloquin perditio hominis esser ex Deo, sicut & Angel:, si maliab eo fasti elsent, aut ex prædestinatione ciuma peccaisent. Of as autem dicit. Perditio tua exte, & Ecclef. 15 Non dixers: Per Deumabeft, &c. Cuius contrariumaicere habent, qui non tolum Deum non prædeftinaf. f., sed etiam reprobasse aternaliter nulla ratione, caulaque, sed remere, pradicant; quia delectaturin perditione viuorum. Si enim non placeret illi reprobatio, non reprobarer: nee illi perirent. Qazcunque enim voluit fecit, non que noluit. Igitur reprobatio ex prauifa culpa est, ficuti tota scriptura Dei t. statur: non autem ex Dei voluntate.

Dicit quidem S. Thomas quod reprobatio est pars pro- Reprobatio videntiæ, quod tam n verum est quantum ad ordinatio- uidentia, ve nem, non quantum ad efficientiam. Sicut enim Deus non ordinantis, facit peccatum, sed ordinat peccatum in bonum aliorum; iii, sic non facit peccatores, sed ordinat eos ad ponam. Vt ex-

presse dicit p.d. 40.q.ar 1.

Propterea dicendum, quod reprobatio non opponitur Reprobatio prædestinationi formaliter. Prædestinatio enim est præpa- nen op; oniratio gratiæ in prælenti, & gloriæ in futuro. At reprobatio intradefinon est præparatio disgratiæ, seu malorum mediorum in electioni, præsenti, pænarum in suturo, sed solum pænarum ordina-

tio, quas meretur peccator: quoniam contra legem Dei

peccat, & gratiam, qua relurgere potelt, respuir.

Hæcomnes Theologi asserunt, exceptis Caluinistis, qui prædestinat ad peccatum vt medium, & ad gehennam vr fi. nem, cuius contrarium in Concil. Araus. & Trident. & in doctoribus inuenitur melioribus. Audent tamen quidam nifa prapa- recentiores docere, quod Deus præparat media, idelt, negavelnegatiue, tionem gratia, & peccata materialiter: quoniam efficaciter velmateria- ad actus peccaminolos eos impellit sicuti ad bonos, licet non ad deformitatem, de quo infra disputabimus in cap. 8.

rant media

Prima probario, qued reprobatio apponitur elections.

Probaturenim quod reprobatio non opponitur predestinationi, vii placet hæreticis, & perthomistis : sed approbationi, & electioni : ex Philotophia morali Aristotelica, & Platonica, & Stoica. Item I faia 7. Vt sciatteprobare malum, & clizere bonum.

Item D. Thomas in p. d. 40 . q. 4. argumento sed contra " inquiens; Reprobatio opponitur approbationi, Sed appro-

" batio est in voluntate. Ergo & reprobatio.

Præteres p.p. q.23.a.3.ad1.inquit; Deus omnes homines " diligit, & omnes creaturas, in quantum vult illis aliquod bo-" num. Non tamen quodcumque bonum vult omnibus. In " quantum igitur quibusdam non vult hoc bonum, quod est " vitaæterna, dicitur eos odio habere vel reprobare.] Igitur secundum D. Thomam reprobare, est nolle quibusdam vitam æternam fupernamuralem, non autem eft velle gehennam: neque culpant, que est causa gehenne, sicut prædestinatio est velle & bona opera, que sunt causa gioria, & glo-

Et hociterum pater ex resp. ad z. vbi ait. Aliter se habet " reprobatio in causando, quam prædestinatio. Nam præde-" stinatio est causa eius quod expectatur in fururo à prædesti-" natis , scilicet gratiæ, & eius , quod præcipitur in præsenti, " scilicet gloriæ. Reprobatio verò non est causa eius, " quod est culpæ, sed est causa derelictionis à Deo. Est tamen " causa poenæ æternæ: Sed culpa prouenit ex libero arbitrio " eins qui reprobatur & à gratia deseritur, & secundum hoc " verificatur diaum Propheta, Perditio tua ex te.

Ne autem putares, quod reprobatio est ita causa derchi- Digressio. aionis Dei, quod nullum auxilium dat reprobatis fic, vel Enodrepioce subreahit aliquid; Pater co, quod dixitad 3. Quod repro- macaufade-" batio Dei nihil subtrahit de potentia reprobati. Et i.d. dei, relictionis, " q.4.art. I. Quod reprobatio est solum præscientia defectis auquid re-" & peccati, & ordinatio peccatiad pænam. Et ideo repro- probatis vis-

. batidicuntur præsciti.

Prærerea clarum ett, quod Deus non derelinquit præfcis Quodeadom tos, fed femper subministrat illis auxilia, & gratias intrinfe- dereuctio cis& extrinfecus, quibus faluentur vique in finem; ficuti es malis. supra cap.1. probatumest, & infra probabimus amplius ex dicti, Sancti Thomæ. Siguidem eadem præcepta, & exhortationes & promissiones view æternæ dantur reprobis,

& prædestinatis.

Irem eedem gratiæ. Nam baptizantur vtrique, & efficaciam accipiunt, & sufficientiam gratiarum & remediorum. Similiter è contra eadem derelietio est reproborum. & prædestinatorum. Davidenim & Petrus & Paulus, & latio bonus, piædestinati peccauerunt mortaliter derelictià Deo: Er Iudas, & Sau, & Abbas Hieron. & alijin graria Der faerunt, quamuis essent de numero reproborum, nisi velimus infanire cum Ioannibus VV icleff, & Vs, qui nuqua Paulum fuisse extra gratiam, & membrum diaboli, nec vnquam Iudam fuilse in gratia & membrum Christi, docebant. Erhae doctrina corom damnata est in Concilio Constantienli seb Martino V. Igirur hæc derelictio, quæ fir à re- Quo'modo probatione, est in finalis impænitentiæ termino, non ante: fir derelitio. vel est permissio, non quidem peccett, sed liberi arbitrijad faciendum & non faciendum quodlibet inxta conditionem naturælue defectibilis, sicut dicitur p.d 30.9.2.4.20. et Quod homo, quanto vicinius est Deo, tanto à necessitate ce caufarum naturalium eft liber, vi dieit Boer, Et ideo ex cona ditione sue nature sequitor, quod rectum ordinem tene bertas fi neet re possit tendendo in finem: & ctiam deficere. Si autem metabiliter ineuitabiliter in finem tenderet ; er divinam providentiam, leu infalli-( vt dicunt perthomiftæ) tolleretur fibi codirio fuæ natura, infinem ten vt dicunt Dionys. & Thom. & ideo taliter eft instituta à deret.

le ad falss-

# De Pradestinatione, Electione,

" Deo, vt etia deficere posset, ita tamen quod in potestate cius "est deficere, vel non deficere &c. & itte defectus volunta-

" tum contingentes præter intentionem providentiæ præfci-

" uit, & ordinauit Deus, &c. Vnde pater, quod bonum & " malum subiacet diuinæ prouidentiæ, sed malum tanquam luive fiates præscitum & ordinatum, sed non vt intentum à Deo. Boest extra cc num vero, quasi intentum &c. ] Ex quibus verbis liquet, prouidenquòd permissio divina non est peccati permissio, quod con-81427. tingit, vt hic dicitur, præter intentionem prouidentiæ: fed permissio voluntatis in sua libertate, vt deficiar, vel non ad li-

bitum.

catum.

Item d. 47. quaf. 1. art. 2. Permissio, ait, non pertinet Permilio " ad voluntarem Dei consequentem nec antecedentem, tadissuper ut volunte. Les voluntes de peccatum : sed respicit potentiam causuperpec. " (æ ad verumque oppositorum se habentem, ) idest ad lib. arb.c.8.

maturam : aut eft prinationis catum Ada,

Igitur cum dicit D. Thomas, quod reprobatio est cau-Derelictio 'sa derelictionis, intelligitur post peccatum in massa Ada, faculpa nee qua non culpa nec gehenna, sed privatio supernaturalis fruigebenna, fed tionis Dei, non autem naturalis dolum intelligitur, vt dixit agas ex fe bo P.P.q. 23. a.3. ad 1. vel permissionis agere, sicut libet ex connum vel ma ditione naturæ liberi arbitrij. Vnde inquit in corp. articuli; t Reprobationem esse partem prouidentiæ; ad quam prouidentiam pertinet permittere aliquem defectum in rebus, caufa folins quæ prouidentiæ fubduntur, vt supra dictum est ) sed quod " diumevifio. Supra dictum allegat, est in q. 22. art. 2. ad 2. vbi ait. Cum " mis post pee- Deus lit vniuersalis præuisor, ad providentiam eius pertinet, " vt permittat quosdam desectus in aliquibus rebus particu- " laribus, ne impediatur bonum vniuersi perfectum.) Inquibus verbis docet liberum arbitrium fibi relictum peccare, quia non ligat libertatem, alioquin bonum naturale caufarum liberarum, & gradus vniuerfi non starent varij. Et hoc deinde per accidens conuerti in bonum vniuersi: Si quidem peccatum, vt supra diximus de mente Diui Thomæ, non est de perfectione, sed de imperfectione vniuersiquippe qui dixerat p. d. 46.q.1. art. 1. quod malum secun.

LIS

n

d

t

6

..

dum fe, cum non fit bonum, non est voltum à Deo per te, nec per accidens, & ing. art. d. 46. quod mala moralia, il non existerent, vniuersum esset perfectius : vnde si nullus ? homopeccasset, vniuersom genus humanum melius foret. Et deinde probat, quod sunt tantum occasio persectionis, quatenus ex malo Deus elicit bona. Ergo hac derelicio non est à Deo propter hoc, vt fiat peccatum, vnde sequatur bonum vniuersi & perfectio, cum perfectius abique peccato futurum fuisse S. Thomas declarauerit Et ideo nec per se necperaccidens Deum velle peccatum: sed derelictio illa est, ve homo faciat quod sibi placet iuxtà verbum Eccles. 15. cap 15. Eccl. Fecit Deus hominem rellum (ergo vt non peccaret ) & reis pro tota ifla quit eum in manu confili) sui (ergo vi bene vel male facere doctrina. ex se possit.) Adiecit mandata & pracepta ( id est docuit & iuflit ne peccaret ) fi volueris mandata feruare, con . servabunt te. (id est facient ne pecces nec damneris. Apposuit tibi aquam & ignem [ d est conseiu itiua & nocitiua.] Ad quod volueris porrige manum tuam. Ante hominem vita o mors, quod placuit ei dabitur illi, &c. Ex quibus verbis manifeste elicitui, derelictionem, & permissionem Dei,vt ex nobis faciamus, quod volumus, non autem vr peccemus. Et cum dicit, esse de tatione prouidentiæ permittere, vt aliqui cideus non peccer sicut de ratione providentiæ est sinere, vt aliqua cor. per se unit rumpantur, quatenus' ex corruptis alia generentur. Re- mulum naspondeo, aliter se habet in naturalibus, & aliter in morali- rupiienem bus ( quamuis hoc Danus Thomas hic non distinguate) vi sequatur, in naturalibus enim Deus, vt sequatur generatio, cor. malism moruptionem per accidens vult, sed peccatum in moralibus rale novilt nec per se nec per accidens, licet occasionaliter illi serviat: per se per deinde ad ponum. Vnde le distinguens dixit S. Thom. in p. ninn. nox po. d.46. art. 7. ad 6. Quod Deus vult per accidens malum na tus loxum tura, quoniaex eo elicit maius bonum, et ex corruptione e- ex jeccate. lementoru, generatio mixtoru, quæ meliora funt qua ele-,, meta: sed nec per se, nec per accidens vult malum mora'e, id, est, peccatum, quoniam non porest elici quid melius, dana- ., tionem animærecompensans. Hoc iterum patet, quoniam 33

N iij

providentia est ratio ordinis rerum in finem. Quando ergo non attingit finem, est præter proudentiam.) Igitur permissio peccati; quod est dematio à fine in doctrina D. Thomæp.d.47. ar.2.0. non est volitaper le, nec per accidens. nec antecedenter , necconsequenter, vt supra dictum est. nec pertinet ad prouidentiam, vt intentum, fed vt ordinatum, vt dicit I.d 39. q. z.ar. 2. Imo docuit omnemarificm dirigere media ad finem, necdeniarionem ab illo ve la aut intendere, quinimo culpantur artifices, si ex negligenti? aut ignorantia, aut impotentia patiuntur ca qua agunt aut gubernant, non iread finem, aut non peruenire, vi dier. D. Thomas in opusciam dicto. & 1.d 38. q.I.ar. 1. Ergo permissio non est peccari permillio, sed voluntaris humana, ve agat iuxta fuam naturam, ve dixit in 1.d. 39.q.2. ar. 2. Alioquin non effet libera fi duceretur ineuitabiliter, ve probat autoritate Dionyf. & non à le.

Deus viener peccasis ad bonum uniwerfi , non m. Bis per le vel per accidens moruliter fed tantumphyfice.

Quod aure ait, quod Deus vtitur peccatis ad bonum vniuersi, intelligit sanctus Doctor hæc fieri ex divina sapientia ac bonitate, non ex natura peccati ab iplo permilli teu voquidem vo- liti, cum ipfum prohibeat in legis naturalis & politiuæ præceptis, tamquam contra fuam voluntarem, & probitatem. Permittit ergo non moraliter & legaliter peccarum, ted physice, quarenus finit liberu arbitrium agere, prout vult. Sienim moraliter, une contrarius effet legibes propriis, & vellet culpas, quoniam essent ei vtiles peccarores; whil enimyult Deus, nissist bonum. At peccatores, nec val s nec necessariosdixit, ibidem Eccl. Sed inutiles, & infidel s; & alibi S. Thom. docet peccarum effe inordinationem, & ideò non esse ordinabile ad bonum, nec'pioinde permissibile. Et ideo Chrys. negat Deute permittere peccatum: dicitur tamen permittere, quianon tol it iberrarem peccandi, viivolumus: on quia dicit, pecca e, si vultis, v. facit in rebus indifferentibus. Et hoc palam, quoniamnon folis reprobis permittir peccare, fed etiam pr destinatis. Ergo hæc permissio est conditionis naturæ, non reprobationis & prædestinationis effectus, & res.

Nora.

Ergo de mente S. Thomæ reprobatio opponitur non

go

er-

10-

IIS.

eft.

11-

m

uc

17,

UE

D.

11-

VE

0-

at

i-

12

0-

r-

n.

d

ul

n

pradestinationi formaliter, sed electioni licet materia :- Regressio ad ter, vi patet ex p.d. 40. q.4. ar. I. in arzumento fed contra, & probandum in resp. ad 3. Vbi prius dicit ap probationi: & deinde ctiam batto non prædestinationi oppositam ene, quoad essentiam; deinde pradessina quoad effectum. Item ver. q. 6. ar. 1. ad 4. fecunda class, eledioni opait, quod reprobatio non opponitur prædellinationi, qua ponitur. pertiner adscientiam, sed electioni, quæ ad voluntatem. Oppolitorum autem eadem est disciplina : Sicut ergo Eledionem eligitur bonum, ita reprobatur malum. Ille ergo quia bo- espen esse nus, ifte quiamalus, iuxta illud Ifaia 7. vt fciat reprobare depuntus, malum, & elizarebonum. Vade Chryfolt. hom. 16. ad Rom. & dinerfis, ait, quod Detis non indiferete eligit, & vt vulgo dicimus, libus coram à capricio, line inspectione bonitaris & malitiælatentis, sed Deo; & recum discretionis virtute, quemadrodum gemmarius gem- canjam effe mas, & eques pullos equinos, in quibus vident figna boni in nobis. tatis, latentia nobis: sicut Paulum, ait Brigitta, furentem F. obaimri. contra Christianos convertir non indiscrete, sed quia videbat zelum bonum in eo pro lege Dei , licet ignorantia involutum, ficut ipfe dixit, Mifericordiam confeguutus, quia

Et quamuis D. Thomas in 1. p.q. 23. ar. 4. dicat Deum non religere bonum, sed prius facere bonum, quem postea eligit; ideoque præcedit diligere ipsum eligere, nihislominus hoc intelligit ipse in voluntate consequenti, sicut explicat in responsione ad 3. non in antecedenti, in qua vult omnes saltuos, quoniam omnes facit ad surimaginem; ergo bonos: & tune quod neminem reprobat, sed præeligit omnes velonos: non autem in consequenti, etiam sædationem imaginis paternæ; tunc enim aliquos reprobat & eligit. Igiter eligit, quos bonos facit, & rectos, vedicit Eccles. & senon possumenti. Ita ve rectitudinem, & imaginem Dei-labesactarent propria culpa, vel non se expurgant à culpa: vet sant vasa in honorem.

ignorans feci in incredulitate mea.

Probat autem hoc S. Thomas 1: d. 41 ar 1.0. Quod Deus Probatur 2. eligir æternaliter in suo proposito : temporaliter verò in executione propositi, sicuti cum de peccato ad gratiam

104 De Pralestinatione, Electione,

legiegat quempiam: aut de plebeio Raty ad Prælaturam. Eletio ce Et in responsione ad 2. Quod Deus æqualiter se habet ad prasappo- comnia, non tamen omnia eamdem idoneitatem habent ad funem recipiendum largitionem divinæ bonitatis, & haius diquam no . s uerstratis cognitionem, & ordinationem havet Deus &c. fain gen- et & mox inquir. Quod ficut fol nuli radios suos subtrahit, prasupposte ita nec Deus munera bonitatis sua; q a amen non codem mitana ce modo accipiuntur. Ethuius diuerfitatis Deus est cognitor arb fepie & ordinator &c. | Vbi plane oftendit D. Thomas diversiparais, qua tatem, quæ est inter bonos & non bonos, à Deo non fieri praparatio fed tolum cognosci, & ordinati: Omnes enum iple facie fa volunia. rectos: Ergo nullum reprobabilem, & li fecillet alios bosis disina, nos, alios meliores, alios optimos: nullum tamen non refeddifesfine dum, quiex antecedenti poster teprobatiad mortem æter. adilla, con nam. Ergo reprobatio prælupponit, & pluralitarem, vt fet demif- iple air, similiter electio; ac diversitatem. Non en manter riordiaDis, poteft fieri electio, & repiobatio, vipater ex moraibus onaccep: 414nium Philosophorum doctrinis, & ex tota Sacra scriptura, THE TE pro-& Patribus. Ergo fecundum D Thomam in vo unrateanmittenis Conclusio. tecedentinon est electro nec eprobatio, sed æquales sunt ad Involuntate antecedenti gioriam hæreditariam, & adfinem; quamuis non ad colnon eft eledem gradus gloriæ, licet enim tunc pluralitas, non tamen Etionec reprobano, fed diversitas: fed in consequenti pravisionem vius, & abi sus forepratefti- liberratis filialis, & mernorum & demerirorum facientium BALIO. discritiztem, estelectio & reprobatio. In præcedenti verò folum improprie dicitur e ectro pro dilectione, vel pro gradibus g'oriæ. Non enim est propriè electio, vbi non est reprobatio.

Hocautem D. Thomas ibidem clarius probat in ar 2. probatio 3. resp. ad 2. dicens. Electio diuma non præexigit diversitaet tem gratiæ inter homine : hoc enim contequitur electioc, nem, fed præexigit diverharem naturæ in divina cogniet tione, & facir diversirarem gratiæ: lieut dispositio divertier tatem naturæ facit &c. Ergo e ectio ad supernaturalia fundatur per D. Thomam in diuerfi are naturalium, quam facir dispositio ex viribus liberi arbitrij, vt patet ex argumento & responsione.

Et

 $\mathbf{d}$ 

d

1-

C.

m

i-

ri

IT

)-

C-

r-

vt

ad

n

IS

1-

Et hoc etiam in Angelis ipie confideravit 1. p. q. 60. quod receperunt gratiam iuxta propriam quilibet virtutem, vein Enangeiro dicitur de his, qui acceperunt talenta gratiz, ali quinque, alijiduo, ali vnim, iuxta propriam virtutem. Et propterea in eadem p. d. 41. ar. 3. 0. inquit. Opus meritorium informatum gratia est causa meritoria " gratiæ: fed non informatum, eft folum dispositio quædam] " Idémque docer in responsadz. respondens ad glossam Ani- " brosij Rom. 8. dicentis ex persona Dei. Illi dabo gratiam, " quem sciototo corde ad me reuersurum, vbi ait ipie Sanctus » Thomas. Nondesignatur ex verbis Ambrosij, quod opus » nostrum sit causa voluntatis divinæ, neque etiam quod sit causa ipsius dationis gratia, se i solum dispositio quada, &c. " Illi enim Deus proponit gratiam infundere, quem præseit " se ad gratiam præparaturum: Non enim propter præpara- " tionem, que non est sufficiens causa gratia, nec finis volun >2 tatis eins, sed propter bonitatem suam. ) Idque amplius de- ? claratin 4 d. 17.9.1. anz. 9.2. vbi ait. Quod qui præparat se , Ixeoquod adgratiam ex viribus naturæ, vel per affectum, vel per re- > 114 prapamotionem impedimenti , recipit gratiam ex bonitate Dei , ranibus promittentis Zach. I. Connertimini ad me, & ego convertar , quod eeadvos. &c. Et Iacobi 2. Appropinquate Deo, & appropin-, probatio quabit vobis, & Apocalyp, 3. Sto adofium & pulfo , f. quis . nit coiramibi aperuerit intrabo adillum, Gr. ) Igitur fecundum D. , num ga. Thomam, & qui afficitur erga Deum, & qui non impedit "in inho-Dei infloxum per repugnantiam, extra reprobationem à gratia eft: Ergo & à gloria, ve infra melius declarabitur. Et intesp.ad 4 docet (ve inopusc. 61 cap. 17.) quod redainten- tollins in io acffirem vleimum determinate perducens, nonpoteft puris naoffe finefide. Sed tamen finis vitimus, scil. Deus, potest elle '& fine fiin intentione eius, etiam qui fidem non habet, per genera. , depenf fe lem vel naturalem cognitionem, quam de Deo habet. de fedo Vnde etiamille quisidem non haber, potest ctiam ad fi- 'd fidem dem habendam se præparare, & ad gratiam, si secundum fuam cognitionem peccatum fibi displiceat, & in Deum eins affectus feratur.

Idem in 2, d. 41. 9. 1. mox ad 3; quæstiunculam respon-

in fe eft en fionis, non suftitie.

etia ex necef lum peciale. Implicar co. home facet quod in fe efter auxiliogratie, aut

bimus. Nota regul. Regula hac

ex gtatta efficaci faciat

qued in fe

Facieti quod dendo air. Quod facienti quod in le est ex viribus natura ?? viribus ne- Deus dat grariam necessario, nonnecessitate obligatio- 10 turaneceffa- nisiccinftinia: fed meliori necessitate, qua necesse est Deu " gratianeces- effe. Ergo bonume Ergo dantem parato accipere. Item " firate bonita. neceffirate promissionis illius. Convertimini ad me, & ego" mi gromif tonuertar ad vos &c. Cum enim quis se præparat non ex " viribus naturæ modo, sed exauxilio motionis divinæ aut Ficienti gratie, tunc datut gratia amplius de necessitate suftitie. in fe eft auf vt idem probat S. Thomas 1.2. q.112.ar. 3. ad p. & propierer habitu ca in 2. fent. dift. 5. queft. 2. ar. 1. docer quod gratia gragratia. aut tum faciens datur homini facienti quod in le ell. Ad hoc aurione dining tem faciendum (ait) non requiritur aliquid aliud : illud " datur gratia enim quod non potest per le liberum arbitrium, non ell " fine & ri- in homine ve faciat illud. Illud enim in nobis effe dicitur." goresufina. cuius nos domini fumus. Vade politio ista implicat contraritur gratia dictionem, dum ponit, quod ad faciendumillud, quod in " ad fecienda nobis est, liberum arbitrium non sufficit, & c. Ex quibus ver-" eft, nec an. bis palam docemus, quod reprobationis caufa, ve privamilium vi- tionis gratia, in nobis eft ; præuisis non facturis id, quod possumus ex nobis. Nam etti non simus sufficientes : 12tradictionem men Deus accipit id quod possumus, ranquam sufficiens, dicere, quod & ita promisit, ait D. Thomas, & hoc amp'ius docet in opusculo 61. cap. 17 de quo infra termo redibir.

Præterea iterum probatur ex aliis textibus D. Thomæ. qued operas reprobationis causam elle in nobis. Signidem in cap. 2. opusc. de pradeft. & prascientia, sic ait sicuri pradestinatio proprie est præscientia & præparatio beneficiorum 30 eft contra Dei, scilicet gratiæ in præfenti & gloriæ in futuro. Ita tepfeudot. mis probatio, Dei præscientia est malitiæ in quiousdam non sisie in nobis nienda, & præparatio pænæ non terminandæ, vt dicit Aug." etiaminibere in lib. de bono perseuerantia Reprobatio enim Dei, quab gratiam, vi aterno quosdam non eligendo reprobauit, secundum duo confideratur; quorum alterum præsci. & non præparat, scilicer iniquitatem, fiue mal tiam. Vnde Aug. ad Prosperum eademhabe. & Hilarium ait. Hec quidem regula inconcus è tenenda turin Cone. est, peccatores in peccato præsciros esfe, non autem præparatos: Pænam autem effe præparatam: Et paulo post air;

Lathar. Imp.cap.j.

Sciendum quod quia bonum subsacet providentiæ Dei, vi ; caulatum,& ordinatum ;ideò prædeftinatio eft idem, quod ; causa gratiæ, & gloriæ ssed quia malumnon subjacet pro- ,, videntiæ, vt intentum vel caufatum, cum omnis defectns,, accidat præter intentionem, sed solum subjacet, vt præ- >> scitum & ordinatum. Ideo reprobatio est tantum præscien-,, tia culpa, & non causa, sed poena, &c. Eadem verba ex : Probat s. Stant 1. d. 40. 9.4. ar. 2. 1. incorp. Reprobatio addit fupra præscientiam (scilicet culpæ) rationem providentiæ (sci. >> licet ordinantis ad pænam & ad bonum.) Cum enim pro. » videntia diuina sit communiter omnium, tamen quodam " speciali modo est corum, in quibus invenitur voluntas, per » quam æternægloriæ capaces funt. Vnde specialis quidam :" modus providentiæ divinæ attenditur secundum ordi » nem talis naturæ in finem gloriæ, & secundum collatio. " nem eorum quæ in finem illum promouent. Et quia » ex conditione talis natura est, vt à consequutione finis de- » ficere possit. Ideò prouidentia divina ordinatum est, yt ta ... lis defectus in bonum, iustitiæ cedar, dum culpæ pænaad." hibetur. Et ideo sicut providentia diuna respectu ipsius bo-" ni, quod est per consequutionem gratiæ, & gloriæ, cum, præscientia euentus dicitur prædestinatio: ita providentia" diuina respectu mali oppositi cum præscientia desectus; di- 32 citur reprobatio. Et quia bonum le biacet prouidentiæ, ve?" causarum, & ordinarum. Ideò dicitur, quod prædestinatio est causa gratiæ, & gloriæ, ad quam ordinatur, Sed quia" malum non subiacet prouidentiæ, vt intentum vel causa." vi fiant tum, fed folum vt prætcisum & ordinatum. Ided reproba- "eff frontio est tantum pra scientia culpa, & non causa, led pænæ, plus inper quam pænam ordinata eft præscientia, & causa (qua verba sunt etiam in rextu die 39.6 40.) Et in responsione, ordinenad primum, air, quod malorum ve fiant, habet scientiam "ena apfimplicis notitia, fed yt ordinentur habet etiam horum "probatioscientiam approbationis, & hoc importat Reprobationis nomen,) Ex quibus verbisliquet reprobationis causam este causareproquid præuisum à Deo, non aute quid præparatu aut datum bai, oneft aut subtractum; Isnò nec actum peccaminosum esse pra-rasuma Dec

108

fed quidere paratum; veactus eft : quod dicendum foret si Deus age monniatu ret in caulam adus mali, sicut in caulam actus boni. Vade ageres cam S. Thom. 1. d. 47.9. 6. aria.o. (Multa, ait, finne que Deus caufam effet non operatur) soquendo de actibus peccaminosis, quos Deo quid prapa- operantiefficaciter cum caufa &in caufanitribuunt perteh.

Amplius hoc iterum probat in cap, g. einfdem opufculi, Probatio 6 vbi demonstrat præscientiam non elle causam peccatoru: Erenim & malapfæseit Deus, quorum non potest dici cau-. 16. Probat fic, nammec scientia speculatina est causa futu. rorum malorum inequepractica, id eft, nec scientia simeplicis intelligentia, nec visionis. De prima pater. De 2. air. c quamuis scientia practica, coi adiungitur voluntas, sit causa, e ficut scientia artificis artificiatorum, non tamen est causa a defectus, & matitiæ artificiatorum. Nam scientia artificis, " printo oftendit finem. 2. Voluntas intendit finem illum. 3. " Voluntas imperat actum, per quem educatur opus. 4. " Scientia difigit illum actum. s. Circa opus quod per actum " educitur, scientia artificis ponit formam conceptam. Sicigi-" tur leientia artificis se habet, vt oftendens finem & diti-" gens, & vt informans opus operatum. Er ideo constat, ce quod quidquid defectus, aut deviationis à torma artis, vel si finis accidit in eff. cum, non reducitur in scientiam artificis, sicurin causam, erti defectus ille fuerir pra scitus ab eo. "Pater ergo quod principalitas caulalirates consiste penes 46 voluntatem, quæ imperat actum: Vnde manifestim eft, ec quod scientia vel præscientia Dei cansalitatem non habet respectu mali, quod est deviatio à forma, & à fine: sed tantum respectu bonorum que consequentur formam divi-"næartis, & finem. Non tamen ita quod respectueorum dicatur habere perfectam causalitatem, nisi secundum quod adjungitur voluntati, & ideo dicit Magister senten-" tiarum, quod scientia beneplaciti eft causa rerum. ] Ea-" dem verba habet 1. dift. 38 graft Ivar I. Vbi air in argu-

mento sed contra. Non omnium serrorum à Deo est Probatio 7. Deus causa: quia mala que à Deo scita sunt, non sunt ab iplo, &c. Igitur præscientia non est cauta clpæ. Sed reprobatio ex fua de finitione est præscientia culpæ Ergo reprobatio non est caula culpa, nec dispositivance effe-Aiua, nec attributiva, ficut abientia naute submersionis nauis, vt probat in p. 40.9.4. art. 2. ad 4. quod Deus pulli est absens, sed homo à Deo præsente se absentat, sicut à piæ-, negatina: fentilumine, qui claudit oculorum aciem, & non est caule,

ficut nauta absens submersionis nauis,

Item in corpore articuli 1. eiusdem diffinet. 38. sentent. qualt.t. iterum docer quod scientia, ram speculativa quam practica non sit caula culpæ, dicens. Sciendum ergo quod scientia secundum rationem scientiæ non dicit aliquam causalitatem, alias omnis scientia causa esset: sed in " quantum est scientia artificis operantis res, fic habet ratioi & " caulæ respectu rei operatæper artem. Vnde sicut est causalitas artificisper artem luam, itaeft confideranda caufali-, litas diuinæscientiæ: Est ergo iste processus in productione ,, artificati. Primò scientia artificialis ostendit finem. Secun- » do, voluntas eius intendit finem illum. Tertio voluntas" imperat actum, per quem educatur opus, circa quod opus " scientia artificis ponit formam conceptam. Vnde scientia se haber, vt oftendens finem, & voluntas vt dirigens actum, & informans opus operarum. Et ideo constat quod quid- " quid accidir in effectu per defectum à forma artis, vel à fine, " non reducitur in scientiam artificis, sicut in causam. Patet " etiam quod principalitas causalitatis consistit penesvoluntatem, quæ imperat actum. Vnde patet quod malum, quod est deulatio à forma, & à fine, no causatur à scientia Dei, sed ,, tant u causalitate habet respectu bonorum, secundum quod ,, consequentur formadiuinæ artis, & fine, non tamen quod >> respectu corumdicat perfecia rationem causalitatis, nisi fecundum quod adiungitur voluntati, Etideo dicitur in litera, quod scientia beneplaciti est causa rerum.) Ex quibus verbis doctiffimis in vtroque loco repetitis, habemus, quod quando damnandi deviant à fine, qui est vita æterna, non habentid à Dei præscientia & voluntate vllo modo effectiuo, aut dispositiuo, aut præparatiuo, aut derelictiuo, aut attributiuo, vt putant perthomista, qui vel odium positiuum, vel negatiuum ponunt causam desectus gratiæ, ac proinde

Reprober non oft a culpa off. na, nei di positina: primatina:

9.

sed libertatisad vtrumque; vt dictum eft.

Præt. in 2.d. 34. q. 1. art. 3. probat iterum quod Deus nonpotest esse causa mali moralis ex eo, quod est causa vniuersa. lis, que dum causat bonum in vno, non potest causare malum in altero, vt fol dum caufat vnam formam, non privat aliam, sed per absentiam porest dici causa privationis. Ignis vero causa part. duni causat formam suam, destruit alienam. At Deus cum sit vniuersalis causa, est omnis boni factor, & nullius mali per actionem: nec per absentationem, quia à nullo vnquam se absentat, neque potest deficere. Ergò causa mali est in nobis; & ne abeamus in infinitum, prima causa actualis est voluntas: potentialis verò qua potest peccare, est nihilum, ex quo facta est, & ideo Deus non porest esse causa reprobat. nec propter bonum aliquius aut sium, cu sit vniuersale bonum : sed culpa : culpæ autem voluntas, ve permissa suæ nihilitati vel entitati posse obsecundare; non autem permissa actum edere malum, vt permisso cadat super malum, sed super voluntatis conditionem, vt infra.

Amplius idem docet S. Thomas in eodem opusculo cap. 6.

" ad 2. q. dicens. Reprobatio tria includit, scilicet æternam

" præscientiam meritorum: temporalem obdurationem,

" excæcationemque; & finalem damnationem. Primum non

" habet causam, quoniam Deus non accipit cognitionem à

" rebus, sed à se ipso intelligit. Vnde res suturæ non sunt cau
" sa præscientiæ Dei, vt dictum est intap. 3. Item cum præ
" seientia secundum propriam rationem non aiud dicat, nisi:

" simplicem notitiam suturorum, non importat aliquam cau
" sam, & ideo suturorum, præcipue malorum, causa esse non

" potest, sicut supra 3 cap. dictu est. Ergo reprobatio est tantu
" præscientia culpæ, sed non causa. Secundum autem, & ter
" tium, id est temporalis induratio & damnatio sinalis, dupli-

cem habet caulam; aliam ex parte Dei per modum iustina, culpæpænam merio adhibentis: alia ex parte hominisper ' modum meriti: Oppuratio enimaliquando dicitur adus " voluntatis obstinatæ in malo, cui pertinaciter adhærer, Et ,, fic patet, quod obdurationis causa non est Deus, sed ho-, mo : ficut nec alterius actus peccati, in quantum defor-, Aliquando obduratio dicitur ipla prinatio gra- " tiæ, quæ etiam excæcatio dicitur, quia gratia est " quoddam lumen animæ, & perfectio quædam habili-" rans iplam ad bonum. Aliquem autem careregratia ex, Densnon po duobus convingit. Tum quia non vult recipere. Tum quia », re gratiam; Deus ei non infundir, vel non vult infundere. Horum au. » aut velle tem duorum talis est ordo, vt secundum non sit nisi ex " primare hosuppositione primi. Cum enim Deus nihil velit, nisi bo- " minem granum, non vult aliquem gratia privare, mili fecundum quod " bonum est; sed quod aliquis careat gratia, non est bonum, fimpliciter, Vnde hoc absolute consideratum non est volitum à Deo; est ramen bonum, vt gratia careat, si eam ha- » bere non vult, vel si negligenter ad eam habendam se præ- » parat. Quia iustum est: & hoc modo est volitum à Deo. " Patet ergo quod huiulmodi defectus absolute prima causa est ex parte hominis, qui gratia caret, sed ex parte, Dei non est causa huiuimodi defectus, nisi ex suppositio-,, ne illius, quod est causa ex parte hominis. Ex quibus verbis validifime probatur, non esse de mente D. Thoma, quod Reprobatio possir habere causam ex defectu gratiz prædestinantis, aut ex odio positiuo, vel negatiuo ipsius Dei. Imò nec derelictionem effe effectum reprobationis antecedentisad culpæ prævisionem, sed ad præscientiam malitiæ non finiendæ, vt veraciffime dixerar in cap. 2. eiu/dem opufc. & vbique constanter asserit, vi hic, peccatum præuisum esse causam non recipiendi gratiam, & reprobationis; quæ constat præscientia indurationis, & damnatione, vt hicpatet. Vt mirom fit quo modo audeant Deo impingere caufam, damnationisefficientem politinam aut negatinam, quiaodit, aut non amat, aut despicit opera manuum suarum, suique imagines, & ideo non dat. Vel finalem, quia, ve aiunt,

vult luam oftendere wam, cum hoc fit ex confequenti, non ex prima nec secunda Desintentione, vt amplius infra probabitur. Et guidem impie asseritut à Caluinistis, quod Deus fecit vala ira, & in contumeliam, ad fui imaginem, ficut si pater generaret filios propter furcam: sed sustinuit vafaire, vt dicit Apostolus, id est non subitò puniuit, & fecit vafa, que præscit à se ipsis vertenda in contumeliam, non autem vt essent in co umeliam, vt omnes Patres Græci pari. terdocent, & in alio opufculo oftendimus, & amplius ex D. Thoma inferior oftendet sermo.

In exposit. ap . o ad Ro.

Probatio 11.

Sed quoniam sciolis non videtur hoc aureum opusc. esse Diui Thoma, vt possint tueri positionem, sciendum, quod eadem verba (cripsit D. Thomas in p. sen. d. 44.9.4 att. 2.0. & majora, dicens primo in argumentis sed contra.

Sancti communiter, Dionyf. Aug. & Ansel. dicunt, quò 1 si causa quare iste non habet gratiam, non est reprobatio, sed » quia ipse noluit accipere, & non quia Deus noluit dare, quia » lumen fuum omnibus offert, quod tamen non ab omni-" bus recipitur &c.

Præterea ait. Nullus culpatur, vel punitur de eo, cuius cau-» sainipso non est, sed homo punitur & culpatur pro caren-» tia gratia, &pro obduratione. Ergo huiusmodi causa est ip-" le, & non Deus reprobans ante præscientiam. Ino homo » punitur propter reprobationem. Ergo iple est causa repro-» bationis.)

Et in corpore articuli, ait [ Obduratio quandoque dicitur » actus voluntatis obstinatæ in malum, cui pertinaciter adhæ-" ret, & sic constar, quod obdurationis causa non est Deus, sed: "homoslicurnecaliculus actus peccati inquantum deformis " est. Quandoque verò obduratio dicitur ipsi prinatio gra-" tiz, quæ excæcatio dicitur. Quia gratia est quoddam !-» menanimæ & perfectio habilitans ipsam ad bonum. Istum » autem carere gratia ex duobus contingit. Tum quia ipfe-" non vult recipere. Tam quia Deus non sibi infandir, vel » non vult fibi infunderes Horum autem duorum tais eft oro do , yr fecundum non fit nifi ex suppositione primi. Cum enim Deus non velit nisi bonum : non vult istum carere

Nota feelus Pfendor.docentin quod Deus non vult dare gratiam, quo miam reprobanerat Egc. propier (warm gloriam.

iŧ

X

gratis, nifi fecundum quod bonum eft, fed quod iffe careat, gratia non est bonum simpliciter : Vinde hoc absolute con. ,, lideratum non est volitum à Deo. Est tamen bonum, vt , careat gratia, fi cam habere non vult, vel fi ad cam haber- ,, dam negligenter se præparet : quia iustum est; & hoc mo. ,, do est volitum à Deo. Patet ergo quod huius defectus, absolute causa prima est ex parte hominis.) Ex quibus verbiseisdem cum in opuse, positis, manifeste constat, quod reprobatio antecedens non est causa derelictionis, & carentix gratix, nec ergo, & multo minus culpæ: sed tota causa. carentiæ & oblinationis, &damnationis, est præuisa cuipa voluntaria, cui nihil isse ntitur, nec operatur Deus præparative aut effedine, aut absentatii &. Vnde subdit in eodem opusculi loco, & in codem arriculo primi sententiacum d 40.9.4. dicens quod pro ampliori declaratione ad icimus. Et per hunc modum invenitur dici Deus causa » quandoque excacationis, vel obdurationis, non quidem >> admirtendo maliriam, fed non impartiendo gratiam, quod » in iplo eft ) & in textu opulculi addit; sieut nec digni sunt " vi ait Aug. fi enim non necessar o importitur, in splo est & ... non impartiri. Vade eius quod est non impartiri, aliquo mo- >> do causa of liteautem desectus potest dupliciter conside- " rari, sicut etiam quilibet alius. Cam enim defectus incidar " ex defedu fecundæ caufæ, & non ex defectu caufæ primæ, » quemdefectum Deus impedit, ramen impedire posser, ne » impedimentum natura cedat, si iste desectus gratia com. " pareturad voluntatem, est sicut cansa proxima, inuenitur. yoluntas habere causalitatem ad ipsum : quæ bonum pro- " politum nonaccipit, cum accipere pollit. Et ex hoc culpa- " biliseft, & viruperabilis, quia malum, cuius principium est > rolanias, esthu us modi, (scilicer vituperabile.) Si autem co. " pareturad ipium Deum, non invenitur causatus abipso, sed ,, tantum permifsus & ordinatus, vefeil. fit in poenam ipfius : volutaris deficere. Vnde dicit Aug. n confest. Iast sti Do- >> mine & sic est, vt omnis inordinatus animus sibi ipsi sir pæ- " na; & talis ordinatio est à Deo. Unde respectuipsius defedus nullam causaliratem habet, sed respectu ordinationis ...

tantum.) Hæc fanctus Thomas, non minus piè quam dofte, & subtiliter, oftendens Deum non effe causam reprobationis, quæ obdurationem & damnationem habet ex præuisa culpa, & ex defectu nottro. Cuius defectus non est causa præparatiua, sed tantum ordinatiua, vt sit in pænam inordinatæ voluntatis, cuius inordinationis Deus non est causa vllo modo iam dido, nec negativa eius, per quod possumus ftare neldeficiamus. Vnde in resp. ad 4. tam in opusc. quam inarticulo, quod erat [ dicit Philosophus in 2. phys. Gubernator qui per sui præsentiam est causa salutis nauis, per " fui absentia est causa submersionis. Sed Deus per suipræse. atiam eft causa gratiæ. Ergo per sui absentiam est causa (cafus & obdurationis) dicit.] Deus quantum in se est nulli neft ablens : led homo à Deo prælente se absentat, sicut à præsenti lumine cui claudit oculos. Idem dicit in 3. contra gentes 159. & in p. Ioan. led. 5. Igitur non licet cogitareapud S. Thomam, quod Deus negat gratiam reprobis, & propterea reprobantur, aut quia reprobantur ante, deinde negat gratiam : sed quia ipii volunt reprobantur. Ve optimis rationibus probauit, & insuper testimonio Dionysij, Aug. & Ansel, quibus adde Origenem, Chrysoft. & omnes Græcos & Patres citatos, præsertim in nostrorum Theologicorum 6. Et docte quidem causam defectus non in Deo ponit, sed in secunda causa. Et quia non est bonum hominem carere gratia & damnari: Deum non poffe velle carentiam gratia in homine, nifi prius homo illam respuat, & induretur finaliter. Vnderectiffime dixit in 2. cap. reprobationem else præscientiam non finiendæ malitiæ, & præparationem pænæ non finiendæ. Si guidem homovelit ex malitia resurgere ad probitatem, vt multis accidit, Deus transferet illum in regnum filij dilectionis suz. Et proptercazit, Surge qui dormis, & exurge à mortuis, & illuminabit te Christus. Ephelis. Qui illuminat omnem hominem veniente in hunt mundum & Ioun. 1. Et vult omnes falues 1. Tim. 2. Et dedit semetipsum redemptionem pro omnibus ihidem. Cum enim dicitur Matth. ... Quod fi in Tyro & Sidone fecifset runi grana Christus que fecit in Berfaidae Capharnaum, poenitentia

Tyro Eg Side-

egissent ) non indicat defectium gratiæ interioris, sed admi- es auxilia niculorum exterioru, quæ'non dantur omnibus aqualia, vt interiora & docet Chrystomus in Pfal. 147. Into postes pradicatum est exteriora: illis. De Sodomitis autem ait. Forfan permantifent ofque minicula pra ad hane diem &c. Vbi loquitur dubitative ad exaggeranon dicunium no Nam nec Indæi, quibus facta funt figna, conuerfi funt om- ne quibus & nes. Item futura contingentia, vt fic, etiam Deo funt in- Tyinifaluacognolcibilia, vt ter docuit S. Thomas, non ex patte Dei, quibus lused'in parterei. Vnde Hieron, in Hierem, 24. declaransil- aus damnalud, si forte convertantur & sanem eos ) dicit verbum ambi- vide cap 4. guum poni, non vt Deiagnorantiam, sed arbitrij libertatem art. 10. seruet, quoniam præscientia non facit immutabilem euentum, quod secundum arb.liber, est mutabile & incertum.

Opinio de reprobatione confutata repetitur, & argumenta loquentium non recte in doctrina D. Thoma pro ipfa apponuntur.

## CAPVT IIII.

# ARTICVLVS PRIMVS.

X iam deductis igitur certifime conftat apud D. Thomam fallum effe quod contra hanc doctrinam dicunt Perthomifix, scilicer Deum adu politivo xterno non conditionato, led absoluto antecedenter ad omnem præscientiam mali ylus liberi arbitrij futuri ex hyporheli &c. reprobauise quosdam, imo mai orem partem hominum, id eft, voluiffe flatuere, non admittere ad vitam : ac proinde damnaread poenas eternas. Hoc enim (addunt) vult Deus proprer melius: quod est ostensio iustitiæ in impis, & milericordizin electis; & pulchritudo vniueisi in tot gradibus bonorum & malorum.

Primo hoc probant in Angelis reprobatisante prætifam culpam.

autem odio babui.

4. Quarto in vasis figuli, quibus homines Deusque comparantur, qui facit alios in honorem, alios in contumeliam. Sic Deus homines prædestinat & reprobat absque causa. J. Quinto item in partibus materiæ æqualis, formatæ va-

tits formis vilibus, & nobilibus, ficut placet arufici Deo. Hocest exemplum D. Thomap.p. q.13. art.

6. Irem ex co quod indurat Pharaonem, & cuius vult miferetur, & quem vult indurat ; igitur non volentis, nec cur-

rentis, sed miferentis eft Dei.

Septimo ibidem Apostolus assignat causam reprobatio-, nis, ticens. Quod si Deus volens ostendere iram & no-, ram facere potentiam suam, sustinuit in multa patientia ,, vala iræ aprata in interitum, vt ostenderet diustras gio-,, riæ suæ in vasa mileticotdia, quæ præparauit ad gloriam, , &c.

Octano. Tandem dicere, quo i bona voluntas nostra, aut bonus vius liberi arbitrij, est ratio prædestinationis, & gratiæ habendæ causa, vel præparatio nostra, est hæretis Pelagiana, damnata in Conciliis Araus, & Mileuir. & Trid. Sic eriam dicere quo i sine baptismo, & gratia mediato i possit quispiam saiuari, cum scriptū sit. Nass quis renatus sueritex aqua & Spiritu sansto, non intrabit in regnam colorum. Et alibi. Deus operatur omnia ex prop sito voluntatis sua & prior: & non expectat à nostro arbitrio resolutionem.

Item. Voluntas Dei præ feltinat, & reprobat cuius non datur caula extra le, & voluntati eins quis residet? omnia qua voluit secit. Et Deus non de sen tà nostra voluntare, Et gratia datur gratis, non ex opiribu caltoquin gratia non est gratia sait Apostolus. Ergo quia ouit & amat, teprobat & prædestinat, ve ostendar instituam & misericordiam. Et ideo pulchrius & melius est vniuerium cum peccato, & pæna, quam sine his &c. N. c. Deus permitreret mala, nec ageret in actu peccaminoso, si hoc non esset melius &c. Deum au-

tem dare esse, & virtutes operatina, & mouere omnia esticaciter ad agendum, Physicum est dogma, & Thomisticum &c.

His argumentis respondimus in opusc. Super Rom 3. & in Theologicorum 6. At nunc ex. D. Thoma aductabinur.

Proponuntur infælicitas & truculentia opinionis: exquè suis fundamentis destruenda.

).

#### ARTICVLVS SECVNDVS.

Rofecto si quis medullitus introspiciat, quid præfata fententia continet, inveniet Deum effe causam mali, culpæac pænæ, licet effigiant verbo tenus argumenti fequelam. Signidem enim reprobare politive, est odiffe positue, vel odio positivo non eligere, necauxiliari, fed Velle vii luz volunta is reprobatione in malum corum, quos odit propter gioria suamiteme re, & à capriccio, vt dicitur vulgo, abl querarione præuse cuipæ vilius, veluti Tyrannus Macchiauel illa vuli vii quorumdam pænis ad fuz poteftatis oftentationem, quamuis nihil peccarint, led fingit cospeccaffe, aut vult cos peccasie, vi docet Achitophel de Valentino Duce, hac ratione Ore um Celenaten. & alios, interficiente; Et Historia Patalina narrat Erzelinum Tyrannum nullis de cult suiti fictis, vel ad quasit fe cosimpulir, aut voluit meidere, morce mulctaffe plurimos ad fuæ truculentæ voluntaris & ad potentia offensionem, & aliorum terrorem. Vnde dixn Secrerario fuo. Morere & tu cum eis, vt meo nomine Dis inferis eos prafemare valeas. Aft de Deovero Catho icorum il 1. Spicari non licet, præsertim in D. Thoma doctrina. Sed in M. hometilmo & Calvinismo antichrittianis tanti m, de quibis dixit Daniel, quod omnes Deos negabunt & adorabunt Deum Nahozin id est de fortitudine & porential onifications ... non de sapientia & bonitate. Vide mitum quomodo alt,

contra Pelagianos fingunt, aut putant, le defendere gratia Dei, cum porius disgratiam & iram defendant. Non enim per eos gratiam prædeftination s. Jat omnibus, fed paucifsimis: difgratiam veiò reprobationis imparritur plutimis, non ex præuisione meritorum, & demeritorum, sed indiscrete, & à capriticio, vt videatur potentissime irans, & fine caofe, nisiea, quam in nobis ipfe fingir aut facit, aut derelinquens, vt nos faciamus ma'um, nec dat efficaciam vt poffi, mus bonum, ad quod nos dicit se exhortari o etenus moco, cum tamé in corde suo contrarium omnino statuerit, vt pereamus, & iple in tot hominum perditione glorietur : & priuat nospiælentibus bonis fpe futurorum ; quæ tamen ab æterno decreuerat non dare. At age ipforum fundamenta, tam temere loquentium ex verbis S. Thomæ, diruamus iterum; nec enim in tanta re tædioli, superflui aut onerosi elle queamus,

# PRÆAMBVLVM RESPONSIONIS ad primum argumentum.

Deum sacere omnia rationabiliter, & bonasolum; ac bené, ac propterea nullam creaturam odisse aternaliter odio positivo, vel negativo requisitorum ad consequutionem sinis. Sed rationales quasdam creaturas ex
pravisa culpa voluntaria reprobasse. Et
boc principaliter in pradestinatione & reprobatione Angelorum.

#### ARTICVLVS III.

Dorio Deum neminem positine aut negative, ante præuisionem sulpæ, ab co non volitæ, sed prohibite an-

recedenter, & consequenter in omni lege, reprobasse absque institia ex mera voluntate præueniente omne meritum, & causam, & rationem, odio prosequendo creaturas ad fur imaginem factas, ex iam dictis fatis fuperque probatum eft. Imo omnium Philosophorum & Theologorum est axioma, & conceptio vaiuerfalis de Deo, quod bona voluntare quam dicunt, beneplaciti, & non maleplaciti, creauit omnia, præfertim rationales mentes, ad fui imaginem & propter fe; nec fuiffe iustum, fi cas à suo fine, ad quem illas fecir, eprobaffet, ficuti afferunt Perthomiffæ. Nuncautem quoniam si ita reprobauit absque ratione, vt ipsi volunt Perthomista, sequitur, qu'od odio positivo odisser: hoc iterum ex doctrina S. Thomæ, & communi fapientia, respondentes ad argumenta corum, enucleare non grauemur.

Illud autem certiffimum est, quod Aug. lib. 83. q. proloquitur, Deum omnia rationabiliter facere, vnde D. Thom. p. contra gentes cap. 87. dicit, fuisse errorem aliquorum, qui dicebant non effe reddendam tationem divina voluntatis: quoniam omnia facit, veluber, contra quos ait S. Thomas, scriptum else pfal 103.omnia in sapientia fetifice. & Eccles.p. Deus effadit sapientiam suam super omnia opera fua &c. & incap. 86. iam probarat finem cuiusque rei else bonitatem Dei , & quorum vult else caulas, rationem sumi oportere ex causis. Et id quod facit in nobis ex præviacausa, habere rationem ex illa. Igitur fecit hominem cum manu, quoniam fecit cumintellectu. Fecit cum intellectu, quo. niam bonum est sic else. Igiturnon est voluntatis ratio ni. Dens net an si sua boniras. Sed volitorum est ratio vinus exalio, Cum consequents igitur hominis damnatio sir iusta: Ergo propper culpam. voluntate, Culpe autem caufa non datur ex parte Dei, qui nec antece- cin, necfigni, denti,nec consequenti volurate vult, sed beneplaciti & signi poresi velle voluntare eam odit, & prohibet, nec potest non odisse cum pecatum fit contra Deum ipsum, & contra suam bonitatem, qua sola accidens. est obiectum certum sue voluntatis: fequitur quod culpa Verum prafit ex homine, & ideo Ofeas ait, Perditie tua ex te. Propier- habeat cau-3, cal.d. 41.a.3. ait , quod prædestinatio ex patre Dei vo- Jamexparte slentis, causam mon habet, sed ex parte voliti. Quia opus in quando,

per le aniper

De Pralestinatione, Electione,

, formarii grand eft cauta meritoria gloria: & opus pracedens gratia, non eft caufa meritoria eius, fed dispositio, & tatio quadam. Ergo pradeftinatio habet ratione ex par. re effectus fecundum quem iufta & rationalis dicitur. ) I. c. al. d. 40.9.4 art. 2. oftendit reprobationis caufam dariex partenotte, velrationem. Quoniam Deus initus non poreft velle culpam, neque poenam, neque hominem deficere, que carere gratia. Hæc enimomnia funt mala, ac proindenon funt obiectum voluntatis, quia bonum propolicii nonaccipit quando datur à Deo, cum accipere possit; Imo ad poenitentiam expectatus non venir, fed thefaurizat fisi. iram in die ira quam incurrit non ex odio, & ira Dei æterna: fed ex peccaro malo, quod eft odij vnicum obiectum. Et Sap. 12. dicitur, Cum inftue fis tufte omnia disponis. Ip. fum quo que qui non debet puniri condemnare, exterum eft. mas à tua virtute.

Fortior probatio ex D. Thoma: quod odium & reprobatio prasupponunt culpam volitam.

## ARTICVLYS QVARTVS.

Dens non o dit pofitiue

miss, her in qued facte in probes or product auto, Vod autem non odir Deus politine probat D. Thomas in opusc. de prædest. & præscientia cap. 7. dice: , Voluntas Dei iniqua aut ininta else non potett (qua feili-"cerreprobar: ex duobus enim contingit voluntatem ali-"cuius drechieudine deuiaree Auten ignorantia, aut ex affectione permerfa : que quidem duo in Deo efse non pof. Junt. Cum enim famme fapiens fir, ignorantia in eum non cadit, undedicitur Iob 12. Apud eum fapientia de fortitude : capfe haber confilium & intelligentiam. Et , ideo clamar Apoftolus. Rom. IT. O altisudo dinitiarum (a. pienette de frientie Dei &c. Item cum ompis artifex na-, turaliter diligat opus finm, impossibile est opificem onand a stum odiffealigeam creaturam. Et ideo affectio in ordi-

natain eo ellenon poteft, inde dicitur fap. 11. Diligis om-, nia quæ funt, & nihil odifti eorum quæ fecifti : nec enim , odiens a iquid fecifi aut conflituifi. Ex his ergo apparet , Dei voluntatem creatricem omnium instissimam este, , nec maculam aliquam iniquitatis habere, & hoc est quod , Deuteronomij 32. dicitur, Deus fidelis, & absque vlla , iniquitate ruftus eft & redus & c. Hac S. Tho. fapienter ac , veraciter, & mox declarans, quomododicitur Deus odif-, se, subiungit. Dicitur odisse aliqua metaphorice, non in-, quantum abipto procedunt, sed in quantum abipso rece-, dunt, id est à regula rectitudinis sux I lud igitur quod non , esle volumes, dicimur odisse. Vnde ci m mala, (id est peca cata) frant contra regulam rectitudinis eius, quia funt pri-, uatio modi, speciei, & ordinis, vt dicit Aug. ca vult non esse. Et ideo malos odio habere dicitur. Vnde Sap. 14. , odio sunt Deo impius, & impietas eius &c. Dicitur dein-, de illos odiffe, quorum punitione valr. Sic enim ad modu , odientis se haber. Et ideo dicitur in psal. 5. e ditti omnes , operantes iniquitatem, perdes onines qui loquuntur nicn-, dacium. ) Ex quibus veibis clare docet quod Deus non Odit nisi culpas positiuo odio, & poenas in his enim vere odientis ad modum se haber, non autem naturas hominum à se conditas. Alioquin oduser conditionem, & conditorem ipsum, vt mox patebit, velut quio pifi. ium deforme facit quod deinde igni addicit, odiendo feipfum, quod non bonus fecerit & fimul opus non bonum; ficut dicunt Ta!mudifice: Quod Deus plures formas mundi fecit, quas destruxit ve non bonas, donec ad forma huius mūdi, in quo sumus peruenit discendo, quam laudauit & servavit vi bonam. Ha impieratem olent if, qui dicunt quod Deus antecedenter ad cuipam reprobat plurimos. Hoc est enim odiste, ipsum seilicet reprobate. Sicut dicit p.p.q. 23.a.3. adt dicitur cos odio habere vel reprobare, quibus non vult bonum hoc &c. At quidem in toto hoc opuse. præsertim cap. 2. adq. 2. docuerat, quod reprobatio est præscientia culpæ tantum, sed non causarina, vel dispositina, vel derelictiva. Et qu'od Deus non vult aliquem carcre gratia nec gloria. Quoniani

## De Pradestinatione, Electione;

Pupteren . bonum el quo dam, quia noinnt ef bonum, riam Dei , aut unimersi misi postea Deus qued non fectivite fadum à nobis vult effe occ fione boni ex fu. infinita virtute, non ex peccati ratio ne aliqua vtili: vtinfia.

hoc carere est per se malum. Sed vult carere, quatenus est everegratia bonum eos carere qui nolunt habere. Et eadem verba dixit p.d. 40.9.4.a.I. 6 2. 6 d. 41.a. 3. & alibi & semper, ve supra habere, unde diximus. Ergo semper ad odium & reprobationem præfinffanoha fin ponitur culpa in doctrina S. Thomas. Ergo reprobatio non est derelictio, neque negatio gratia, sed prinatio præpropter gle supponens meritum peccaminosum. Deus enim bonus omnino &infinite non potest velle malum alicui neque cavi jupra; rentiam boni, ad quod aprum patura eft, nisi ex culpa, vt ixpillime S. Thomas intimanit, & probauit.

> R esponsio ad argumentum de dilectione Iacob, et odio Esau absque meritis.

#### ARTICVLVS

YVm autem allegant ex 9. Rom. quod antequam quitquamboni egissent aut mali, vt sowndum electionem Dei propositum maneret, non ex operibus, sed ex vocante dictum eft, quia maior feruict minori, seut feriptumeff, lacob dilexi, Efait autemodio habui: Responder S. Thom. ibidem leli. z. quod tripliciter potest intelligi hoc servitium. Primo occasio-, naliter, quoniam persecutio Esaü fecir Iacob meliorem. , Secundo, quoad progeniem, quia Idumai ex Esai feruiunt , Israëlitis, qui ex Iacob. Terriò figuraliter, quia populus Iu-, dxorum seruit Gentilibus Christianis. Quod verò sequitur , l'acob dilexi, Elaŭ autem odio habut ; intelligitur electio & reprobatio triplex, vt supra:scilicet ad meliorationem, ad Poluntas an regnum, ad superioritatem &c. Er iterum ad gloriam & recedens sen , poenas. Sed illa sine meritis; ista propter peccata. Prædetiscausat me, stinatio enim importat, ait, præparationem meritorum, sed vita si af- non reprobatio peccatorum. Merita quidem præscita quaienus ex, cadunt sub prædestinatione, [scil. antecedenti vt causata eaufaits de ,, abilla & pernos ] sed non peccata præscita hib reproba-, tione (scil.quasi causata ab illa) sed sunt aliqua ratio repro-

Quemodo Iacob fer minit Efan

sat.

bationis, quoad poena & c. quod intellige prinatina & politiua. Idem enim dixit p.d.40.q.1.a.1. & 2. Quod videlicet reprobatio est prescientia tantum & non causa positiua, vel negatius. Similiter in opusculo de prescientia & pradestinatione. Quod causa reprobandi est præscientia peccatorum: Erideo reprobi vocantur præsciti. Et idem. p. d. 40 9.4. a.t. adz. Et idem p. r.q.63. art 5. prænisam culpam causam discretionis Angelorum ponit; non autem voluntatem antecedentem ad culpæ præscientiam, vt dicunt Perihomistæ. Vnde ciia in ver. q.6. art. 2. ad 7. exponens Origenis senten. tiam, quod Iacob propterea fuit prædestinatus, quia Deus prouidit propositum cordis eins bonum, ait, quod prænidit Deus propolit un cordis eius este dipositionem ad susceptionem gratiæ:quæ ordinabatur ad hoc:non autem causam: ergo propolitum Elaii erat ad disgratia susceptionem &c. Propterea

Discretionem Angelorum et hominum non absoluto decreto antecedenti, sed ex prauisa culpa.

#### ARTICVLVS VI.

Respondeturad argumentum primum, quo obiiciunt. Angelos reprobari absolute, non conditionaliter, id est ex pranisione culpæ, quod apprime mentiuntur. Ipse enim D. Thomas p.f.q.63 art. 4 & 5. & 6. docerque pro- Probaturpis batque quod Angeli non potuerunt peccare in primo in 100 quol an stanti sua creationis, quoniam sunt naturaliter boni à Deo nem cuipa "bono creante. Nam quamuis res aliqua ( inquit artis.) non eff fa-, in primo instanti quo effe incepie, simul incipere poslet majorum à , operari : illa tamen operatio, qua simul incepit cum este bonis ange-"rei,est er ab agente, à quo habet esse, sicut moueri sursum qued decre. , est igni à generante. Vnde si aliqua res habeat esse ab ali- ium. ,, quo agente deficiente, quod possit esse causa desectina a-" ctionis, poterit in primo instanti, in quo incipireste, habe-

, re defectiuam operatione : ficut, fi tibia que nascitur clau-, da ex debi itate leminis, flatin incipit claudicare. Agens aute, qui Angelos in esse produxit, scilicet Deus, non po-, test este caufa peccati; Vnde non porcst dici quod diabolus in primo instanti suæ creationis sucrit malus &c. Ex quibus verbis clare liquet, quòd fecundum D. Thomam neque Angelus, neque homo ante pravilionem peccati potuerint odio haberi, aut reprobati. Alioquin conditi ellent mali, & malitia redundaret in Deum conditorem. Imo insuper antequam conderentur, seu fierent, condendi, faciedique erant mali ex malitia facienus, & ideò odio habendi. Arg 28. Th. Quod ablit. Propterea D. Thomas ibidem art. 5. ad 2 arz. quod probabarin primo infanti Angelos peccalle: (Quando Augustinus ait : Informitas creature pracellit forma-, tionent eins, non tempore, fed origine tantum. Per cœlum , aute, quod legitur primo creatum, intelligitur natura An. , gelica informis : Perid autem quod dicitur, dixit Deus fiat , hix, & falta e, laz, intelligitur formatio eius per conuer-, fionem ad verbum. Simul ergo natura Angelica creata eft, , & facta eft lux. Sed simul dum facta eft lux , diftincta eft à , tenebris, per quas intelliguntur Augeli peccantes. Ergo , in primo instanti suæ creationis quidam Angeli suerunt , beati, & quidam peccauerunt.) Respondet, quod illa diarg : einfde., ftinctio lucis, & tenebrarum, secundum quod per tenebras, ,, peccata & dæmonium intelliguntur, accipienda eft fecuritorum et ,, dum Dei præscientiam. Vnde Aug. dicit ii. de Ciurtate Dei, quod solus lucem ac tenebras discernere potuit, qui cretum Dei, ,, potuit etiam priusquam caderent præscire casuros.) Ecce discreuit An quam docte S. Thomas, etiam ex verbis Augustini probat, quod præscientia peccatorum ex libertate, non de-Probatur 2. pendente ex aliqua ferie rerum, cum omues essent subito in eadem, fecit reprobationem Angelorum, non autem decretum absolutum ante pravisionem, vt docet Perthomista. Discernere enim est eligere alios, alios reprobare. Ergo electio & reprobatio, præsupponunt præscientiam,

merè speculatiuam: non enim Deus vult peccatum: ergo

Refoon [.ad Quod prascientia megebs bonos à malis. Molina in le riem reiscit

nonrede.

in art. s.

non præuidet visionis scientia, quæ addit voluntate, vt supra patuit. Præsertim ex p.d. 40. q.4. art. 1. adp. Probatur amplius idem.

militaria e de la confequente dominum, decreto antece dentir de discretum à bonis: led omnes creatos bonos, & in gratia, de l'interprivati.)

Cuibus in verbis liquido monstrat S. Thomas, neminem Angelorum & confequenter hominum, decreto antece dentir ad prævisionem culpæ & meriti, fuiste reprobatum seu discretum à bonis: led omnes creatos bonos, & in gratia, id est, in amicitia, & participio Dei, etiam supernaturali propter gloriam confequentem de condigno, nedum de congruo. Ergo amore & non odio habitos ante prævisionem culpæ, necergo reprobatos.

5. Propterea in 2. d.3. q.2. iterum probat D. Thomas, quod Angelus non potuit peccare in primo instanti, quoniam, creatus est bonus. Ergo amabilis, non odibilis. Nec potuit, apprehendere bonu apparens, ante apprehensionem veri, boni: in apprehensione autem veri boni quæ sit in primo, instanti, non potuit esse peccatum. Ergo in primo in-

stanti non potest esse peccatum.

6. Prætetes Mal.q.16. art 4. probat non suise malum in primo instanti, quoniam tunc malum retorqueretur in Den Et responsad 12. discretionem, quæ est electio & reprobatio Angelorum, factam suise ex præscientia, non autem absoluto decreto ante præscientiam merui & culpæ. Idem docet in Ioan 8. lett. 6.

7. Quoniam naturalis est actus primus. Natura autem non potest esse mala. Ergo multo minus antequa prodeat de Dei artificis idea.) Vt mirum sir, quomodo audeantdare odium Deo contra Angelos & homines ab æterno, & naturalem ex decreto antecedenti ad præussionem moralis culpæ. Et hic error est Manichæorum. Imo peior : issi enim

2 iij

8. Potiora testimonia habemus de huius bonitate in sacrascriptura, quòd videlicet Deus secerit homines ad sui imaginem, Genes. p. & rectos Eccl...... Vnde D. Thomas docet quòd in gratia & iustitia originali transferenda in posteros omnes, nisi primus homo peccasset. Vnde impossibile est quòd discreuerit, nisi ex præussa culpa: qua in lutea massam conversum est genus humanum, ex qua massa per

milencordiam quosdam discreuerit. Et mirum quomodo audent impingere Augustino & Thomæhoc decretum reprobatorium ante culpæ præussionem. At insta fortiora circa hoc producentur.

Occurrendum obiectioni Aduersariorum exp. p.q.23.vt confirmetur sententia veri Thomistade discretione post culpam.

#### ARTICVLVS VII.

L'vadete conantur quidam, quòd sicut prædestinations, ita & reprobationis non datur causa apud D. Tho. inp. p. q. 21. art 5.0. & ad 3. Sed hoc D. Thomas in locis supra citatis declaratit, & insuper in allegato nunc articulo maniscste docer, quod non datur causa voluntatis divinæ, neque ratio antecedens, niss sua bonitas. At ex parte nostri dari causam prædestinationis in particulari. Etenim gloriæ causa sunt merita facta in gratia, gratia autem datur ex prædestinatione divina sine meritis: noc enim Pelagijeste error; quod incipit à nobis. Et sicet sit verú, quod datur gra-

Pracedens
pradifinas,
est sine praunsione: sequens, & re
probatio sus
ex pranssione.

tia bene vluris: tamen bene vti est à Deo prædestinate ante. cedenter vt bene vtamur. Quod quidem intelligo prædestinatione antecedenti, qua nil violando nostram libertatem femper quod vult omnes faluos facere, & mouet omnes ad bonum gene- maior est raliter. Alioquin effet contrarius fibi in cunctis aliis locis, aliorum livbi hanc materiam tractando, docet suffice e liberum arbi- brorum, trium ad faciendum quod in se est absque alia gratia gratum ma:praserfaciente, sed solum ordinaria gratis dara, & ex concursu ge- im solius, nerali. Prædestinatio autem secunda est confirmatio primæ : Vnde dicitur 1. Pet. 1. verf.10. Satagite vt per bona liaargumen opera certam factatis vocationem & electionem veftram.) Qua exhortatio ridicula effet, si ex decreto absoluto certa foret: licut ridiculum esset orate pro beatis; quoniam cum sint decreto perenni firmati, non possunt excidere à beatitudine, sicut nec isti à prædestinationis decreto, in sensu composito, vi aiunt: qui nunquam potest esse dinisus.

De reprobatione autem subjungit quod habet pro caufa finali inflitiam: fed iustitia vindicatina præsupponit culpam. Vndeait ad 3. Si consideremus genus humanum si-, cut totam rerum vniuersitarem, voluit Deus in homini-, bus quantum ad aliquos , quos prædeftinat ; manifestare , bonitatem per modum misericordiæ parcendo: quantum , ad aliquos, quos reprobat, per modum iustitiæ puniendo. "Et hæc est ratio, quare quosdam eligir, quosdam repro. , bat.) In quibus verbis palam eft, quod prædefinatio & reprobatio præsupponunt culpam, & funt voluntatis confequentis culpam. Tum quia prædestinatio tribuitur milericordia, qua prasupponit miseriam ex peccatoinnectam. Et reprobario inflitiam punitiuam, quæ præfurponit culpam. Vnde allegat Apostolum mox & Augustinu. Quare hunc trahat, & illum no trahat, notivelle indicare e.c. hæc autem tractio est ex massa peccati. Nam non indiget tractione homo ante peccatum, qui natus est rectus, receprus in amicitia Dei, quæ vocatur graria; fed indiget folum conservatione & perseuerantia. Tum quia vtramque prædest nationem & reprobationem dicit esse oftensionem diuinæ bonitatis. Sed profecto bonitas non est quæ punit

De Pradellinatione, Electione, 128

innocentes: nec que vult extare nocentes, vt possit punire:

hac enim non eft iuftitia, fed infidiofa fraus.

Præterea millies docuit contrarium S. Thomas in libris, qui funt maioris auctoritatis quam fumma Theologia, vt à principio ostendimus. Quod verò reprobari sit solum ex pravifa culpa, demonstratum est & iterum monstra-

Occurritur alteri obiectioni ex eadem que-Stione, ad confirmandam sententiam veri Thomista.

# ARTICVLVS VIII.

Obiettio.

Responso

abfque can.

[4. Ratio 1.

Doffentalijaddere pro seid, quod dicit S. Thomas in ea. dem quaf 23, art. 3. ad 1. Deus dicitur omnes homines diligere, & omnes creaturas fap. 11. in quantu vult omnibus aliqued bonum. Nontamen quodcumque bonum vult omnibus, Anquantum igitur quibuidam non vult , hoc bonum, quodest vita zterna, dicitur cos odio habere , vel reprobate. ) Sed hac verba non fauent Perthomifis, & funt pronostra sententia. Primo, quonian reprobatio. mon reprobes his effectum hic ponunt carentism, vita aterna, vol negatiuam, vel prinatinam. Si negatinam, errant. Quoniam lupra probatum est domente D. Thoma, quod omnes homines Deus fecit ad fui imaginem, & ve pater vult omnes saluos facere in harcditatem. Ergo omnibus vult viram avernam. Siprinativam, ergo prasupponie culpam, propter quam primentur fine dicuti ex pluribus contextibus supra probatum eft.

Quoniam eft, acusiulitia & indicialis non paternalis, hoc nolle omnibus filisad fuumaginem factis proprer fc, (qui eft vita æterna (upernaturalis & naturalis), ipfam vitam æternam, fen hæreditatem falutis. Et quidem manifeste hic D. Thomas loquitur de reprobatione post præuisionem

peccati

m

a-

peccatifactam voluntare subsequente, in qua adhuc tantam Nulla repro. servat Deus cum iustria misericordiam, quod non privat pa originuie bonis divinis naturaliter conlequendis, leque iplo, vt fum- of ad main, mum bomim est naturale cunclis hominibus. Imo ti ab hoc diuna visioob edo excidiffent ob culpam Ada, in fraurantur in Chri- nis supernafto, sicut mox patebit, cum de infantium poena & requie missione: erit fermo : fed tantum privat cosfe, vt eft vita aterna fu- qued of capernaturalis. Quod autem loquatur de reprobatione post nam. præuisionem in hoc, patuit ex pluribus aliis locis, & quonia hic reducit eam ad actum iustitia & 2.2. q. 2. art. 5. ad 1. re-, probatio, air, fit propter peccarum præuisum, teste An-,, gustino dicente: Auxilium gratiæ quibuscunque divinitus Nec Aug. , datur, milericorditer datur ; quibus autem non datur, empapani-, in poenam præcedentis peccati non datur, falteni origi- fi. , nalis. Hæc fanctus Thomas. Conftat autem quod ratio eadem est de gratiæ non collatione & reprobatione Alioquin non expeccato originali, sed ex reprobatione effet negatina gratia. Quod iterum probatur en 1.2.9 112.4.3. ad 2. , vbiait. Defectus gratiz prima canfa eft ex nobis, ted colla-, tionis gratiæ prima causa est ex Deo, iuxta illud Osea 13. ,. Perditio tua ex te Ifraël, tantummodo in me auxilium tuum. Item super 9. Rom, lett. 2. inquit. Prascientia mentorem ,, non potest else aliqua ratio prædestinationis, quia meri-, ta præscita cadunt sub prædefinatione. Sed præscientia », peccatorum potest esse aliqua ratio reprobationis ex parte pænæ.) Quæ verba docent, quod reprobatio non est cansa culpæ, sed pænæ sequentis culpam, vt etiam diciteraen. quaft. 6. art. 2. ad 9. Quod prædestinationis ratio est sola diuina voluntas; reprobationis verò peccatum originale fecondum Augustinum, Idem docuit in opuls. prafato capita. & p.d. 40. quaft. 4. art. 1.0. Quod videlicet præscientia peccatorum estratio reprobationis, non autem absolutum Dei decretum, alioquin esser in Deo, vel'in reprobandis &. terna malitia, quæ redundat in factorem. Præterea deficientia gratiæ prædeft nantis; quæ nec eft bona !: Ergo neque volibilis à Deo, nisi inquantum bona fir quinstitia, quia itft um est puniticum qui non vult graviam; quari Deustat

130 De Pradestinatione, Electione,

&c. Igitur hoc decretum absolutum nunquam vidimus in v. sancti Thomæ, præcipuè reprobatorium &c. vt bene contra cos exclamat noster M. Morelles sæpissimè.

Responsionem Aduersariorum non valere, sed damnare dogma eorum: acsimul etiam non esse de mente D. Thoma, nec aliorum doctorum, quod Deus neget gratiam non habentibus ex sui meravoluntate: neque quod subtrahat habentibus subtractione negatiua, ne dum prinatiua, nec excusari ex hoc crudelitatem & iniuriam, sicut Perthomista volunt: nec in Deo esse causam non dationis aut subtractionis, sed in nobis, ex D. Thoma & Patribus & Conciliis sacris.

#### ARTICVLVS X.

Difp. 110.

Aluar 177

Porrò cum dixissent Perthomistæ Deum odio actu positiuo absoluto absque conditione hac, nempe si male fecerint, quossam reprobasse propter gloriam suam, disp. 113. deinde coacti argumento dicere falsum, quod videlicet Deus absque culpa subtrahit gratiam, habentibus eam; popterea enim peccant secundum illos, quia subtrahitur habentibus, & non habentibus non datur:

Respondent quod Deus no dat negatiue tantu; & hocqui de no est malum: & huius negationis gratiæ quæ non debetur, est absolutum decretum, nec prærequirit culpam: & sic Deus non potest culpari, ex hoc quod absque prævisa culpa homines negatiue reprobauerit à gloria & à gratia: sed non dare gratiam privatiue prærequirit culpam, & hoc Deus sacere non potest absque prævisa culpa.

Sed profecto ridiculæ funt politionis tenaces extra do-

etrinam ac pietarem. Primò, quoniam ex hoc, quod Deus Quod negne non dar negarine gratiam, sequitur quod reprobauerit so- Deus gratia lum negatiue, vt etiam aliquifatentur, & etiam Scotift &. Er- non dat fine gonon ach positivo, sicuti prius dicebant, fundando opi- arg. 1. adho-

nionem de reprobatione.

Secundo. Præterea hoc nequaquam Dei crudelitatem peram aluareprobantem absque culpa, quam Deo impingunt, excusat. Deum odisse Si enim ante præuisionem peccati, Deus reprobat negatiue, ante prauisio & ex hac negativa reprobatione sequitur in homine repro- nem culpa bato culpa. (Nam docent esseimpossibile non peccare cos, & subtrahe. qui gratia efficaci non servantur ) ac proinde subsequitur a- negatine: fi-Ausprinations in Deo. Qui autem est causa causa, est causa bi contrail. causati. Piæsertim si propter se, id est gloriam suam ve maniteltet se potentem, & iustum causat causam. Ergo Deus iple erit causa culpæ per negationem, vt possit addere priuationem.

minem per-

Et augetur dogmatis atrocitas. Nom mox disp 113. do. consimation cent Deum dare omnibus gratiam, sed non date vi ac ci piant, quoniam reprobi funt. Non enim aliud est causa in illis: igitur Deus (ex corum dogmate) infidiose dat, utilludat : sicuti cum pomum damus puero , & simul extendentimanum subtrahimus. Ergo fallaciter dixit Iacob.cap. 1. Deus dat omnibus affluenter; & Ioans. Deus non dat spiris tum admensuram. Vbi dicit S. Thomas opusc. 61 cap. 17. Quod ex parte Dei est fine mensura : ex parte nostri, qui , non fumus capaces immenfæ gratiæ, datur fecundum me-, suram donationis eius. ) Et alibi. Sicur sol æque illuminat omnes, vt inquit Dionys, sed non æqueilluminatur om-, nes, sed secundum suam dispositionem. Nec enim solillustrat, vi non illustremur. Et Rom. 12. fine panitentia funt , dona Dei. Negant hoc, qui dicunt dare, fed non ve recipiamus. Si enim hoc accidit ex culpa recipientis, recte quidem. At ex hoc fequitur causam reprobationis, & non dandi gratiam, esse in nobis. Ergo &c. Si ex parte dantis: ergo per ipsum abest contraid, quod dixit Eccles.15.

Præterea cum homo habet gratiam, & mox peccar, quodideo facir, quoniam subtralutur illi gratia iuxta opinionem Perthomistarum. Sed subtractio gratiz est per cul-

pam, vt dixit D. Thomas. Sed ante subtractionem gratiz non poterat else culpa. Ergo Deus est causa, ve in culpani incurrant gratis, & crudented Cum tefpondent Perthomiltæ, quod Deus subtrahit gratiam negatiue, & non privatine, videnturiterum Hudere: nam subirahere id quod habemus', est privare habito & habitu. Vt tollere vilum oculos habenti, est privare: non dare autem non habenti, est negare. Igitur ex definitione terminorum conuncuntur docere, quod Deus subtrahit gratiam, etiam prinatiue line culpa. Igitur iniufte.

Argumenti S. Thom.

Responsio.

Præterea hoc directe eft contra D. Thomam, qui r. . d. 40. g. art. 2. ad 4. Quod erat lic. Sicut nautæ absentia est caufa submersionis nauis, & præsentia falutis : sic Deusvi-, detur per prælentiam, & absentationem, causagracie, & non gratia, seu perditionis. ] Et respondet (Quod Deus nulli establens, led homo a Deo præiente le absentat, , ficut à præsenti lumine, qui claudit oculos: & propterea , non est causa mali, siçut nauta per abientiam, submersionis nauis.) Voi fane directe negat D. Thomas non dationem auxilij, vel fubtractionem inam negatimam, in qua fundantur Perthomista, in non habentibus, & in habentibus. 8. Præterea hæc eft etiam doctrina Concil. Tud. fell 6. Quod Deus non deferir, nin defertus. Itt autem voiunt. quò delerat non defertus. Imo quo possimus peccare, ac puniti propter glotiam luqui:que portius effet vituperium, vt probat S. Thomas, quoniam deterior est mundus cum neccato & poepa gyttape probabit, quam fine.

Deus non defertus , ex Chryloft.

Diony/.

Hæceadem doch ma eft D. August & omnium Parifi: descrieuam, imo addit Chrytoftomus, quod Deus neque deserrus de. , ferit, fed ranguam amater uif meus amafiam currit poft , nos, dicens : Reuertere prauaricatrix meretrix, er ego reciplante: & hoc vique is finem vita. Vode D. Thomas ver. , 9.7 art. 2 in arg. 11. allegat D. Augustinum & S. Dionys. , dicentes , quod Indas decelsit fine gratia, non quia tunc el "Deus dare noluerit, fed quia ipse accipere noluit. Idem docer Chryloft. in ilium locum P/al.114. Alleu at Dominus omnes qui corrunt, dicens, etiam Indam, qui data gratia penitentia viinolucrit. Simi iter fenti: Ambi ofius & omnes Patres.

Propterea rectissime dicit D. Thomas, qu'o I reproba. conclusio. tio est præscientia malitiæ non cuiuscum que, sed non finiende, ideoque preparatio poene non terminande, in opusc.de Pradestinatione supra citato o in sent. Vide ergo quantopere recesserum à Dino Thoma, dicentes, quoi Deus non habentibus dat gratiam, sed non vt recipiant; h bentibus verò subtrahit negatitie &c. Profeco nimis tenaces positionis trahentis in præcipitia, & voluntarie & inuite sequentes.

C

Quapropter & Sodomis, & Tyro & Sidoni non defue- Occurrit obre auxita interiora, & exteriora, licet dicat Christus, quò ! Tym & sisi fecisset qua Iudais, conversi essent. Non quia auxium don & sod. efficax defuerit Sidoniis & Indæis, sed bona voluntas quæ exequeretur, quod gratia dictabar, & ratio. Adminicula enim exteriora miraculosa ( non necessaria quidem ) non dantur omnibus, sicut gratia interior. Aloquin possent excusari Iudæi, & Sodomitæ. Et quando dicit S. Thom. ex Aug. in 3. d.1. q.1 art. 4. ad 4. non fuisse prædicatum iis, quonia non erant prædeftinati; intelligit de prædestinatione contequenti prautionem certæ damnationis; nam & Iudæis rædicatum, & ramen non prædestinati, sed damnati funt. Chryt. air iniultum fuiffe fi non misider adminicula Has S. Tho. hæc: & propterea ftaum millo A oftolos Et Greg. prits in Matt. It. Indæis uiffe prædicatum ex promissione :postea illis. Re- producit. migius, quoniam ettiplures fuillent faluaria am in I dea: tame multi erant increduli peruerli, qui non meruere. Aug. quiapræsciuir, quod etsi credidissent, non perseneralsent. De Sodomisest hyperbole exaggeratioque. Propterea Chustus dubitative dixit forte mansissent vique in hanc dem : cl re-Spiciens ad libertatem arb. vt diximus ex Hier. in cap 3. 6 lib.6. Theolog. quod futura ista contingentia, ve in causindeterminatis, etiam Deo erantignota, secundum D. Thomam.

Neque ex eo, quod mala naturalia aliquorum eptium vertuntur in bonum aliorum . & moralia ordinantur ad pænas iustas, suspicari licere, quod Deus velit mala moralia, saltem per accidens; sicut per accidens illa dicuntur volita; nec reprobationem ergo fieri antecedenter.

#### ARTICVLVS XI.

Prima ratio quod Deus nec per fe, nec per aceidens vult panamad (ui gloriam. Cap.15.

Vm autem aiunt, melius esse quosdam reprobari. Jauam non : falsum est omnino. Si ly non, subintelligit eligere oppositum: sequitur enim, quod melior sit infernus, in quo iustitia Dei punitiua relucet, quam paradisus, in culpam aut quo bonitas præmiativa resplender. Si verò ad negationem, adhuc falsum : non enim homini bonum reprobari, neque Deo, nisi necessarij estent homines impij, cuius contrarium supra probatum est, aut saltem essent vtiles, quos Ecclesiasticus & non necessarios vocat, & inutiles.

> Sin verò, ve aiunt, quia melius est, ve institia reluceat inpœnis, sequitur quod Deus delectatur inperditione homi. num: contra id quod dicitur in Ezech. in Eccl. er in lib. fap. sicuti delectatur videri iustus & terribilis. Ergo quoniam non potest hæc relucentia iustitiæ sieri absque culpa, seguitur quod Deus culpam vult : qui enim antecedenter vult finem, (ait S. Thom.) vult & ea fine quibus non potest ef-, se finis : sed non potest quis puniri inflè, itavt reluceat vera iuftitia:nifi propter culpam. Ergo Deus ex hypothefi vult culpam. Nec furaliter peccat, nisi volendo bonum vtilesibi, cui est annexum malum quod non vult. Neque alij effugiut hanc consequentiam dicendo. Quod Deus non vult peccata, sed relucentiam iustitiæ in peccatis. Non enim verum eft, nist relucentia veræ & non fictæiustitiæ posset else abis

Responsio Reprobatio.

que peccatis. Homo etiam adulrer, adulterium non vult, sed relucentiam suæ delectationis in adulterio: quod cum scorlum esse non posses, convincitur lege velle adulterium, & punitur. Imo neque calor vult mortem frigoris, fed vt ait Plato, sui amplificationem, & securitatem in morte frigoris. Idqueeriam docer S. Thomas p.p. q.49. art o & 2. d.34. 9 1. a.3.0. Neque homo vult necem vitula; fed fini cœnam ex necata vitula.

Piæterea in 1. d. 46. a.3. ad 6. docet quod Deus permittit Deus per ac-cidens rule malaphysica, vt volita per accidens, quia ex ess elicit maius mala physibonum, moralia vero, nec per se, nec per accidens, quonia ca. quan poex eis non resultat maius bonum, sed nullum, vel minus. Vi- majora bo-

de huius cap.infra ar.15.

Quapropter sensus D. Th. ex D. Th. excerpendus est. Is e- moralia, nim probauit in p.p. q. 19. a. 9. De uno velle mala, neg; velle quoniam no , fieri mala propter bonum, id est, perfectionem vniueisi, & potest mavt puniar. Hoc enim bonum non est, nisi per accidens : & ex eiselici. , talis ordo mali est ad bon vniuersi: & ad institua manife-, standam est peraccidens, cum ei non coniungatut bonum, , longe maius quam est ipsum peccatum. Sed Deus vuit per , accidens folum malum pænæ, quatenus in co reluceat juftitia, & malum naturalis defectus, vt corruptionem frigoris propter generationem caloris.

Et resp. ad primum optime declarat, quod bonum iustitiæ ex peccato, est præter intentionem peccantis, sicut bonum martyri, est præter intentionem tytanni. Et ideo non est volibile, vt sic peccatum, neque fi ri peccatum, & probat in corpore articuli, & responsad 2. Quod mali m non facit ad pefectionem vniversi, ex Dionysio, qui haber hoc pro maximo inconuenienti. Solum ergo Deus vult, vt homo

sit liber ad bonum & malum faciendum.

Item p d. 46.9 1 art. 2.0. docet. Neque malum este bo. Etiam ordo , num, neque ordinem mali ad bonum esse bonum: malum peccasi ad institutions " enim, inquantum ma'ū, est inordinatum, & ipsa inordina. est bonum , tio, est ordo eius sicut ipsum privati est esse eius. Et ipsa nec volitum , negatio est positio eius. Et ideo mala fieri vel este, malum Perthe, est, non bonum &c. vt supra etiam docebamus ex veibis

na elicere: non autem

#### De Pradestinatione, Electione, 1:6

eius. Scelus imperiti est putare ex eo quod Deus nostra mala conucrtit in aliorum bonum, velit essemala. Manifestior est opinionis horum absurditas, exp. p.q. 19. ar 6 ad primum, vbi Deum reprobare vt iudicem, post peccati præuisionem, non autem vt patrem, in creatione. Et hocidem Da msc. & Chrys. qui hanc distinctionem produxere ad conciliandas scripturas. Imo Augustinus 3 contra Iulianum 18. Po-, teft, ait, Deus aliquos fine bonis meritis liberare: non poteft , aliquos fine malis meritis damnare, quia iufus eft &c. Nec , si vellet mala merita Deus, imputanda essent homini, vt , supra probatum est.

Auguft.com-

Quapropter valde doleo, quod ista doctrina venditatur trapfeud qui pro Tnomistica, que nullius boni viri vnquam fuit, nec Phiausspusat, losophi alicuius vnquam. Quò 1 videlicet Deus non præuisa culpa odiose reprobet ad culpas, vr puniar, & vlciscatur. Id quod nec animalia, nec elementa, nec homo pravus vellet vilus. Vnde Plutarchus definiens quid fir /aperfitio : Eft ,, ait, credere quod Deus sit causa malorum nostrorum. Quod quidem asserunt, qui reprobationem absque culpa ex decreto absoluto prædicant. Etiam Chrysostomus in libro de prouidentia, ait: Deus dicit Isaie. I. Si audieritis me, bona sterra comedetis: si non audieritis, gladius deuorabit vos. "Fatum vero dicit, fine audieritis, fine non audieritis: gla-,, dius denorabit vos. Ergo funt fati introductores, qui reprobant absolute apud Chrysoft. Idem Richard. & omnes Patres. Nunquid indiget Deus nostris poenis, ve sie iustus, cum iustitia vera sit distributiua per se bonorum, & per accidens malorum, vt purget, vel vindicet, vel medicetur? De vasis iræ non factis, sed ordinatis, dictum est prius,& mox dicetur.

## RESPONSIO AD SECVNDVM argumentum principale Perthomistarum.

Ex infantium morte sine baptismo non probari, quod Dei voluntate abfoluta reprobantur, prasertim à Dei fruitione naturali. Item remedium multiplex pro eis à Deo statutum.

#### ARTICVLVS XII.

Vod aurem probant exemplo parunlorum, reproba-Lionem fieri ante præuisam culpam, etiam ad pæna, quamuis facias pro eis quidquid potes, sicuri accidit his, qui portant duos infantes ad baptilmum, quotum alter moritur in via, ac damnatur peccato originali; alier peruenitad baptismum, & salvatur mundatus à peccato origina i Vude , Aug. Ep. 107. concludit. Manifestimest cum tam multi Confirmatio 3, talui non fiant , non quia ipsi nolunt , sed quia Deus non aig ex Aug. ,, vult: quod fine vlla caligine menifestatur in paruulis.) Igi-

tur sola voluntas Dei antecedenter salvat, & damnat.

Dico quod ista ratio, & autoritas directe pugnat cum sa. Responsio cris scripturis & cum Deo. Tu dicis: Deus non vult saluari Nemonon quosdam. Deus Eccl. 15. Non dicas per Deum abest wam, aut oc. & Ezech. 18. è diametro, Non eft voluntas mea mors prisaturba "impi, fed vs conuertatur & vinat, & repetitur ibidem, & Dins fie sin cap. 33. Item Apost. primo Tim. 2. Deus valt omnes fal- and. , uos fieri &c. Et dedit semetip sum redemptionem pro omnibus. & 2. Per 3. Non vult al quos perire. Et tu dicis. Deus vult hos peure &c. Praterea nullus Patrum aut Scholathcort m hoodixit. Etiple Aug. dixir contrarium, & altegarur cius ,, dictum ver. 9 7. art 2 arg. 11 à Dino Thoma, dicente: Au-, gistinus & Dionys, aiunt quod causa quare Indas non ac-, cepre, nut non habuit gratiam; non fuir quis Deus illi dare non voluerit : sed quod ipse accipere noluit. Isem dicit in 2. de remissione peccatorom, & in responsione ad articulos sibiimpositos; & 3. contra Iulianum. Et sapedocet reprobationem ex prævilo peccato, non ex Dei voluntate antecedenti. Ergo si in hoc Augustin. sibi non contradicir, loquitur de voluntate consequenti culpa, saltem originais,

reprobantabioluteque.

Aug. recipi turin matia non de digratia.

Parterea licet doctrina Sancti Augustini in materia de prædestinatione, & gratia à cunctis laudatur, & à l'outificiteria de gra bus Romanis, prætertim Caleftino, & Hornifa: non tamen in materia de reprobatione & de difgratia. Primo, quo. niam nemo subscribit illi, qued reprobatio succortin tit ad peenam gehennæ & tenfis, excepto Arim enfi. Negant autem D. Thomas, A.berrus, Alexander, Bouauentura, Dur andus, Scotus, Richardes, Gerfan, Henricus, Bacconus, Lyranus, & cuncti Scholattici, ve Sixtus Seneutis tedatur: sed tantummodo carentiam visionis beaufi. a paruulis non baptizatis adlerib nt, non autem naturalis cognitionis, & d lectionis Dei, bonorumque natura mm : Re. probatio autem est præferencia culpæ, & præparatio poenæ, vt dictum eft pries : quam pænam non dant S holattici infantibus politinam, led prinarinam duntaxat, & citra dilplicentiam.

Præterea ple D. Thom, in Mal 9 5. de pæna pecc. oriloquendum gin. art 2. ad 1. monet quod Aug. & airjun ediam Pelagianorum negantium paruuis culpam originalem & p.e iam, gramp mes locuti funt tam attocter. Et Gennad. it, ex cale te uil, mat. Sed nunc è contra faciendum contr. L'afherancis.

barel Lu- 2. P æterea cum August. ait de pueris delaris ad baptifmom, quorum alrei moritur & damnator proper ratigiualem culpam volente l'eo, & hoc elle clarum Cueranus è contra dat illipuero faiurem aternan , nedum en fionem gehennæ, ex fide parentum, quod remedium vinuestale fuit in toto orbe et dicit Magister in 4 d. 1. & c. n . C mome-Secram uth tatores. Hocautem remedium cu nex inflinctu naturali naturale fi. cunctisnationibus, aduentente baptisno, non est abrogati, non ceffaut sicuticeremonialia. Imò, ait, suppler defectioning a. fame inmorrechri quia circuncifio, & ceremonialia desierunt temorte Chriceremonia. fli,tamquam mortua post promulgarionem f nangelij, mibus sufficienter prædicatum eft, facta sunt mortuera. Na-

due nit. good aliter pot he-fim Pleagianam Erro nunc aliter poft her, quam 1442. Caretanus de puerori mon baper. Zatorum re. medio.

turalia verò remedia, qua tria funt, ve dicit D. Thomas in

4 d.1.9 1.4.2.

Matrimoniu, Cenitentia, & facramentum fidei, quæ funt sucramentis canct sintionious community, de jure naturæobseruanda, fdet numnon celfauerunt. Nam Scholastici, præcipue Sotus, con- ex D. Tromcedunt quodi quis circuncitus fuisser post mortem Christi ante promulgationem baprilmi, fuiller faluus quidem ex fide parentum, non ex circuncilione iam mortua: Ergo non cessauit sacramentum fider, inquit Caieranus. crudelior effet Deus nunc, qui pro gratia nunc dat disgratia, Not in lib. suble je gratiz, auferendo remedium naturale, & non per. de infantimitredo Euangelicum, Fuiffet eriam mancus legislator non bus praciscomprehendens pro omr ib is, nec omnia remedia falutis. Vade Gregor. Nyssenus dicit impossibile este, quod paruuli isti sint extra providentiam Redemptoris, cuius copiota, no inops redemptio, & major peccaro Adæ. E. Ber. ait. Nunquid pro eis non est qui redimat, neque qui falaum faciat, eoblitus et mifereri corii Deus, quado renit pro omnibus miferenditempus? Qui dat escam iumentis & pullis cornorum, defitutis à matre & patre : & non dabit pulles hominum & petentibus patre & matre : & iphs clamantibus non voce, led necessitate, vi pullis cornorum? Hac & alia addit Caicianus & nosin libro de sacerdotio Christi: Itidem con ficmant eius opinionem Bonauentura, Scotus, Altisid. Richard. Gabr. Palud. & alij dicentes; qu'od licet non fit verbum expressam de silute commendatorum Deo pet sidem parentum, vbi deest aqua tamen de Dei misericordia credibile est lubueniriaqua carentibus per fidem parentum, quæ fides maior est in Christianis, quam in Gentilibus, quibus sola fides valer. Ipse quoque D. Thomas in 4. ait iacramenta ex fide hibere vireutom etiam sub Euangelio, Ergo illa sides non cedavit venière baptismate, licer Ber. dubiter in Ep. 77. propierca quod non habemus verbu Domini exerceam de saciamentofi lei comuni omnibus nationibus : sed hoc etia non est expres i led afferverunt Patres ex endem principio attributi diumi, quod est bon u esse, quo asserit Caiet.ici quia Deus bonus, aullo tempore & loco, audique homini acett

in his, quæ funt necessaria adsalutem. Vnde S. Th. air, quod voi deest verbum scriptum, recurrendum est ad rationem naturalem. Verbum quoque Dei est, veni saluumfacere quod perierat. Ergo & hos ii perierunt. Cur enim Deus applicat illis fidem parentum, & non foam gratiam & per ipfum ftatur? Rationes Alphonsi & aliorum contra Caiet. esfe inanes ex litera, non ex spiritu & Patribus contrarias ibidem probatum est sub correctione S. R. E. Ergo non est clarum absque vlla caligine, quod Deus eunti ad baprismu paruulo, ponvult gratiam, & propterea moritur. Quishocilli reuclauir? & cut è contra omnes ab Aug. descuscunt; & Patres omnes illi contrariantui? Propterea Caluinus ait, omnes Patres errauerunt, excepto Aug. Melius ait Catholicus: omnes Patres non potuerunt errare : led vnus Aug. potuit : & errauit de facto, vt Schol.ftici deinde afferunt supra citati.

Præterea, nemo affentitur Aug. multo minus Perthomistis, qui non ex originali culpa, vr Aug. sed ex decreto absoluto æterno, damnant paruulos non baptizatos. Iremque pariter baptizatos, quorum deleta est culpa originalis, & gratiam acceperunt, peccare & damnariex decreto antecedenti. Item negant gratiam hibitam fine culpa, & mox pritollie poten. uant gratia & magnificant disgratiam, dumfiagunt pro

tias natura- gratia pugnare cum Augustino.

i ræterea ex D. Thomag. centra gentes cap. 156. quod Deum vi peccatum originale, licet in naturalibus donis animæ & naturale ob- corporis læserit hominem, nen tamen à naturalibus bonis, ma: fed tan. & à Deo, vt fine naturali, exclusit, sed solum à supernaturatamut luper , libus. Et proterea, inquit, manet in anima humana post imo onis be- , peccatum potentia ad bonum , reducibilis ad actum , quia mopoteff re- ,, per peccatum non tolluntur potentiæ naturales, quibus 2-Jurgere aque nima ordinatur ad summum bonum. Porest igitur per cicato, quonia uinam potentiam reparari, hoc est per gratiam, vt dicit in nec Dens fir cop. 159. quæ semper omnibus datur. Quoniam Deus (ait aux lium vi hoc probando ) vult omnes homines saluos facere : & illutinon dut. minat omnem hominem venientem in hunc mundum &c. "Er iterum addit incap. 160. Homo naturaliter tendit ad

Negare 3 primare vtrumquenefas.

Peccatum tes , neque obieta, neg; Probatur ex , bonum. Ergo potest peruenire ad illud : alioquin poten-, tia, & motus, & delideria, & dolor de malo, ellent fruftra.) Idemdocetin cap. 159. tam post peccatum originale, quam post actuale. Item 2.d.41.q. 1.art. 2.0. docet quod ficut in naturalibus potest elle animal absque hoc quod si trationale, sic in moralibus potest esse bonus homo, & bere operariabsque hoc quod sit in gratia. Hæc enim addit meritum de condigno, non autem bonum opus, & potentiam ad illud.) Igitur in doctrina S. Thomæ reprobatio ex prauifo originali peccato, non tollir naturalia bona, neque facultatem perueniendiad Deum, vt bonum natutale. Nec ex præviso peccato actuali, tollit vim redeundi in gratiam. Nam quod posiumus ex nobis, sufficit, non ex nobis, sed ex-Deipromissione & acceptatione, vt supra probatum est explunbus locis S. Thoma, pracipue 4. d. 17. Vel finon fuffi. cir, supplet Deus auxilio in omnibus, vt ibi & 3. contra Gertes. 150. declaravit, & Concilium Trid, contestatur, quod Deus non iubet impossibile, sed facere quod possumus, petere quod non possumus, & dat vt possimus, quando iuber, & quibus. Scd iubet omnibus. Ergo dat omnibus, vtamplius probat opu/c.62.cap.17.

Arinsuper quidquid paffisunt fromines in naturalibus. quonia corpor s morte incurrerunt, & lasionem potentia- christicanue rum animæ; quando exclusionem à supernaturalibus bonis nientia nosibi per inobedientiam comparauerunt, instaurati sunt in tural bus in Christi redemptoris incarnatione, & resurrectione, non per fiaurar omaliam applicationem ex fola conformitate cum Christo in mamula na naturalibus. In passione vei ò etiam sopernaturalia acquisie. na verosurunt meritis Christi, sitamen per sacramenta in re, vel in vo- lia instana to explicito, vel implicito, propriovel parentum, fibi appli- rat connenie cara fuerunt, per quod conformantur Christo etiam in fu-tia cum chri

pernaturalibus.

Declarat hoc S. Thomas 4.d. 43.q.1.adq.2.ad 3.quod bcni & mali omnes conformabuntur Christo resurgentes, in his, qua ad natura speciei pertinent, & in reparatione vita natura'is, non autem in his, quæ ad gratiam, & in similitudi-, ne gloriæ. Et Resp. ad 5. Renascimur (air) per gratiam

Po in Supern.turalibus.

Christi nobis daram. Resurgimus per grariam Chistiqua factum est vt nostră naturam assumerer, quia ex hoc & naturalibus conformantur. Vinde etiam hi qui in maternis vteris moriuntur, quamuis renati non fuerint baptilmo per susceptionem gratie, tamen resurgent propter conformitatem natura ad iplum i quam confequuti funt ad perfe-. dionem humanæ speciei pertingentes &c. Deinde oro-, bat quod proprer hanc conformitatem resurgent incorruptibiles pueri, integto corpore atque sino & incorrupti-, bili in mensuram æratis plenitudinis Christi. Idem docet

contra gentes 4. cap. 82.

dentium fine baptifmo, coumaiufitia.

Præterea in 2, d.33.9.2.a.t. Et in q. difo, de peccati orizinalis pana, art.3. dicit voluntatem puerorum defunctorum fi-, ne baptismo, non elle inordinatam, neque rationem corum, led conformes diuina iustitia, & ide o non dolere, quia , funt privati visione Dei.) Item ait Rationem non pati, vt voluntas & quis perturbetur de eo, quod in ipso non fuit, vt vitaretur, ratio dece- teste Seneca; sed inpueris, ait, est recta ratio, nullo actuali pec cato obliquata; Ergo non perturbantur &c. Idem dicit formiseft di- in 3. d.33. q. 2. art. 2. in arz. fed contra, er in corpore, Ettan-, dem in Resp. ads. ait. Quamuis pueri non baptizati fint , separatià Deo quantum ad illam conjunctionem, que est pergloriam i non tamen ab co penitus funt separati: imo , libi coniunguntur per participationem naturalium bono-. rum: & ita etiam de ipso gaudere poterunt naturali dile-, ctione & cogitatione. ) Ex quibus verbis palam fit, quod naturales potentia, & naturalia obiecta, & bona animi & corporis, & iple Deus summum bonum, quatenus estobiectum naturale, non funt amissa per peccatum originale. Et inquo sunt amissa, postmodi reparata fuerunt in Christi incarnatione, & resurrectione, Et idem docet ing. p. q. de Ref. & 4. fen d. 44. vt fpernas cos, qui difgratiam augent in culpa originali, & gratiam minuunt in remedio, tam extenfine, quam intensiue, Errant ergo-valde in doctrina S. Th. Et sic corruit illud argumentum de pueris, quos dicunt Dei voluntatedamnari.

Deus non facit vasa contumelia, sed ordinat de le facta ad contumeliam. Necreprobat antequamfiant consumelsofa de se finaliter. Necprius eligit reprobatg; naturas, fed voluntates: quas malas etiam vertit, non tamen inuitas, ad bonum, co quos pradestinat ad granam, pradestinatetiam ad gloriam exparte sui, aqualibus aqualia dat in naturalbus:non autem in gratuitis semper.

#### RESPONSIO AD **OVARTVM** & secundum argumentum.

#### ARTICVLVS VIII.

D Argumentum mutuatum ab Apostolo Rem 9. quo ex limili udine figuli, qui ex codem luto, nulla diferetione meritorum præcedente, per suam meram voluntatem similiter alia vasa facit in honorem, alia in contu-tumelia, sed meliam, dicitui Deus facerebonos & mais s voluntare più raabfque præmifione meri orum : Refpondet iple D. Th- mifireddi-, mas 2.d.3. in art posto vnico ante q.2. (quod in valis con , tume'iæ Deus non tient malinam, led naturam, led ordi-, nauit malitiam ad prenam, & ifte ordo delignatur, cum ques aliques dicitur, in contumeham. Potest enior delignari ordo vel "poenz ad culpam, & ite ordo eft à Den; vel culpe ad na. ham: & re-, turam, & hre conjunctio nonest à Deo, vnde in propo- probatione sito tenetur consecutive. ] Ex quibis verbis pulchre often- quindo fie ditur, quod Deus non facit, nec vult malos, id est, vasa con- indicit orditumelia: sed ordinat de se factos sponte ad poepam, eliciens nem. de malo non facto à fe, bonum faciendum à se. Et hoc ma-

cii val con. honoris om . mis jed de IA expeccato liste a face can hosorem alsvero ordinat sit contume. 144 De Pradestinatione, Electione,

"xime declarauit p. p. quæft. 6. aris. o. Et ad 2. & 3. , Quod discretio, (id est electio & reprobatio) inter An, , gelos in gratia creatos, leu prædestinatio & reprobatio, , accipienda est secundum Dei præscientiam futurorum ex "libero arbitrio meritorum. Omnes enim creavit bonos. Similiter etiam D. Aug. ait, quod de massa Adæ peccarrice, quosdam misericorditer elegit ad gloriam, quosdam verò reprobauit. Et in hoc valet figuli comparatio. Ex quo enim natura humana facta est massa luti spote, vt dicit Chryfoft. & Orig. accessit figuli ars discernens. Ergo in prædestinatione consequenti, que est electio; antecedens enim non eligit nisi forte ad gradus : sed pares : facit enimomnes ad Dei similitudinem, & hæreditatem rectos. Ethac doctrina prædicat gratiam contra Pelagianos; contraria, disgratiam cum Caluino. Ad tecundam partem huius oppolitionis ex , D. Thom. 1. p. q.23. art 3. in resp. ad 3. dicente, quod non achilles ad-, elt quærenda ratio, quare Deus hunc trahat & illum non quod vit. no, trahat, sicuti nec quare figulus hoc vas facit in honorem, datur ratio, , & hocad spurcitias. Et quare artifex ponit hunc lapidem euralios fal-, in hac parte parietis, & ulum in alia, fed standum est vo-, luntați artificis : nec guare Deus hanc partem materie priro damnat , mæ ponit sib forma ignis, & illam sub forma terræ, cum , materia sit voiformis. Sic neque iniquitas est apud Deum , si hos elegit in gloriam, & illos reprobauit: & inæqualia "præparat, non inæqualibus. In his enim quæ ex gratia da-

> , tur, potest aliquis prolibito dare cui vult plus & minus, , dummodo nulli subtrahat debitum absque præsudicio su-"stitiæ, suxta parabolam Euangel. Matth. 20. Tolle quod. "tuum est. Annon licet mihi quod volo facere?

Respondetur, quò dicut probaumus ex verbis D. Tho, expugnatio in eap. 2. a. 1. 62. 63. in volutate antecedéti, qua vult omnes nesponso i saluos facere, non sit electio & reprobatio (sicer illa præedes Sequitur præ dilectio vocetur electio impropriè) sed tantum in consensité diaer, quenti, sit tamen graduatio, que vocetur electio ad gloriæ, statem perfo, adeptionem, sicuti docuit p. p. q. 62. art. 6. de Angelis, quod acceperant gradus gratie iuxta gradus bonoru naturalium. At in voluntate consequenti peccatum prævi-

funa

sum datur reprobatio, & vera electio ex dispositione arbitraria in adultis, sicut probauimus in c. 3. a. 1. per totum, præ- contraditio fertim in 6. Probat autem hoc S. Th. T. d. 41 art. 2. 1 ino. Et propterea videtur D. Thom. in hoc loco p. p. q. 23 a. 5 fibi Red onfio 1. contrarius. Et quoniam liber fent. maioris autoritatis est, quam funima.quoniam ille perfectus & absolutus editusest à D. Thoma, hic verò non absolutus persecusque nec finitui, sed editus post mortem; quem potuisset corrigere: Ideirco plus credendum est libro fententiarum. Præfertim cum D. Th. in opufc. 72. vbi dat nobis licentiam fequendi, quando varius ellipse in suis libris, cam opinionem quant ve itati consonantiorem judicaverimus: Pre pterea abique iniuria D. Thoma, in dex confensu ci is, sequipostemus opinionem in sent. scriptam, cum prastrumin ams locis confirmetur id quod ibi scripsii: non autem quod hic

pp. Attamen ref, ondere etiam possumus, quod licet in lib. Responsion. fent, pluralitatem & diversitatem in adultis conat, vnde posit fieri discretio electionis & repre bationis, sieut & in Angelis p.p.q.63.a. 5 S.d 124.23. p. p loquitur de infanti- fuir post luni bes ante arrives discretionis: quorum alus provider auxilia, massan ex ali sminime : ve paret de duobus pueris ad baptismum de li, nenex latis, quorum alter moriturantequam perueniat ad gratiam, natura qua alter viuit : vel alij moriu turin vtero matris, abf jue auxi- l'incroism. lio: alij excurt ad auxilia, cu tamen fint æquales in peccato originali. Omnesenim in Adampeccaueront. Hocamp'ius declarat in Ioan 6 left. 5. vbi omnes aqua'iter positos inmuffacortupta Adæ affirmat; ex qua a ij trahuntur, dij relinquantur. Item exemplo aqualium lapidum, quorum alter ponitur ex voluntare artifi is in tecto, alter in funda-, mento. Item luperg. Rom. left 3. inquit. Omges homises , propter peccatum primi parentis damnationi nafcuntur , obnoxij. Ques a tem Deus per spam gratiam liberat , folâ mifericordin uberar. Quibusdam auteminitus eft, ques non liberat.] 'dem repetit ibidem lett. 4. Quodheno th lurum, quia de lino terræ formatuse & ideo vilis: , led maiorem vilitatemer peccati corruptione contraxi

quæ per vnum hominem in huncmundum intranit. Vn-, de quidquid boni homo habet, debet Dei bonitati, quasi , peritiz figuli adscribere. Si autem Deus ad meliora ipsum , non promouct, sed dimittens eum in sua infirmitate depu-'tat eum a l infimum vium, nullam ei facit iniuriam , nifi effet de malla auri, & non luti.) Et paulo post idem repetit; quod Deus liberam habet porestatem facere ex eadem corrupta materia humani generis, sicuti ex quodam luto, nulli faciendo iniuriam, quosdam homines præparatos in gloriam, quo!dam autem in miseria derelictos.

Dixerat tamen inlett 2. F. quod prædestinatio importat præparationem meritorum, quibus peruenitur ad glori.m: , sed reprobatio non importat præparationem peccatorum , quibus peruenitur ad poenam.) Ex quibus verbis palant fit, quod non pura voluntas reprobat, sicut pura eligit. Alioquin vtrifque præpararet media ad finem ; ficut dicit Calvinus: hoc eft gratiam, & peccata. Sed non præparat nili prædestinatis: ergo illos etiam prædestinasset consequenter,nifi præuisum peccatum impedinisset, seut prædestinauit antecedenter, quando voluit omnes saluos, creando omnes bonos, tam Angelos quam homines, ex malla auri ad

for imaginem & fimilitudinem.

Hoc autem valde notandum, quod D. Thom. left. 4. dixit Deuminiuriosum fuisse futurum hominibus, si de massa auri, qualis est qui non peccauit, facerer vas in contumeliams non autem fi de massa luti, qualis est qui peccauit in Adam. Ergo, inquam, cum omnes homines fint ex massa auri ante peccarum, vepote fadi ad imaginem & similitudinem Dei, vt Deum cognoscerent, amarent & possiderent, iuxta commaique an mune axioma Theologorum, & D. Thomasprofedo feciffet Deut illes inititam, iuxta D. Thoma fententiam; quos reprobasser ante prævisionem peccatissicut affirmant mordicus Perthomistæ. Falso quidem de mente S Thomæ, & ideo non thomista &c. Ethocamplius docet in p. p. q 63. a.3. omnes Angelos fuille brinos & in gratia, quia aure e patri z dlett ffirma, de qua Plato & Origenés daciunt eria. animas humanis; fed nostrates Theologi paulo minoris

vex D.Tb.

gradus, vt dicit plat. 8. Attamen ad Dei imaginem, aureas ante prævisionem peccati. Quomodo enimillis omnibus Angelis gratiam Deus dediffet, nisi verè dilexisset? Gratia enim ex amicitia Dei. Sic quomodo Ada ad posteros omnes transferendam inflitiam originalem decidiffet, nifi dilexisset ? Ergo & antecedenter elegister : Ergo & prædestinaffet?

Praterea etiam notandum apprime, quod si Deus ante jumeia 65 præuilionem culpæ non finiendæ fecifset vas contumeliæ benoriseffent ex vi reprobationis merè volutarie, vt docem Perthomista: ex cona. & & vala honoris ex decreto inuincibili: profecto semper hi mie criainesent vata honoris, illiverò contumeliæ. Sed quidem post illa honoris, bapisinum antequamiterum peccent funt vafa honoris, di- nec sita con-,5 Eic Apoitolo, sed abluti estis, sed santlisicati estis per lana- inmelia fiecrumin verbo vita de. Imociam post peccata actualia de lose ed appare valisco tumeliæfiant vala honoris, sicut Magdalena, vt dis remere cit Ap. ft.2. Tim.2 In magnes domo funt vafa aurea, ficticia, , lignea, & argentea; alia qui lem in honorem, alsa in contumeliam. Si quis le capurgauerit ab his fict vas in honore &c. At quiab æreino accieto pr. destinant & reprobant ante cu'pam, enentur dicere (cum neque à nobis, neque à Deo pothe rescindidecretum) qu'od nunquam fiunt vasa honorisea, quæsunt contumelia ; velut impie asserit Lu h.ris, Calunus, Mahometes, & oannes duo, Vvicieff & Vs,danati por ter hoc in Concilio Constantiens, vi patet in art. ,2 &3. ibi damnatorum. Quoniam dixerunt. Nunquam , Paulus fuit men.ba m Diaboli, & nunquam Iudas membrum Christi: quali dicant. Nunquam Paulus fuit vas contumelia, nec ludas vas honoris. Cuius contrarium docendo Concilium facrum, docet eos qui sunt in gratia, : se vasa aurea & honoris: heut omnes Angeli quando omnes creati sunt in gratia. Ergo Deus non reprobat eos sine inimia, nisi per hoc quod in finem enspeccaturos prævider. Ethoc. docet Chryloft. & omnes Patres, & D. Thomas in opufc. de Pradeft. definiens reprobationem else præscientiam culpænonfiniendæ, &c. Similiter omnes Patres, & iple Augu-Annus, quem folum se habere patronum faretur Caluinus in

hoc dogmate, & cum eo Perthomitta, & Ioan. Vs, qui in 2. art. att. Paulus nun quam fust membrum Disbolt, licet fecerit a fus quosdam Ecclesi e maisznantium consimiles. Ec in 3. Prescitinun juam sunt partes Eccleste, cum nulla pars o us ab ea , finalitere withten quod predefinationis charitas, que ip-, fan lizat, non excidit. Et mart.s. Præfeitu setfialignan to », sit in gratia, tu eta præsentem institia : tamen nanguam e ? mar Eccle in functio Epradefinatas se nper maner membri , Eccle fie, licet aliquando excidat a grati tuduentiti., 'ed non ad gratia prædefinationis. ) Ist arriculi-maledicti, & exeerati non damoantur à Perthomistis & Pseudo Ch istianis Caluiniftis, qui reprobant absque finalium demeritorum, & absque peccatioriginalis præuitione ex mera Dei voluntare. Nec enim quia peccant reprobanturin ipsorum dogmite, sed quia reprobantur, peccant homines dere icti à Den ve peccent: Ira quod permissio peccati, & peccasum sunt effe-Aus reprobationis. Nos autem oftendimus contrarium de mente D. Thoma, & omnium Doctorum. Etquod permissio non est effectus reprobationis ralioquin soli reprobi permitteretur peccare: Ergo nec Petrus, nec Paulus per cos vnqua verè peccauerunt, quonia reprobatinon erant. Ergo peccatum eorum non vere fuit peccatum, vt dicunt Libertini, ex Ci'uino orti. Sequitur etiam ex hoc, quod nunquam Indas, & Saul, & alij, qui aliquando fuerimt in gratia, fecerunt opus bonum etiam meritorium, fi non erant prædestinari, quoniam opus bonum apud Pseudo Thomiltas, est effectus prædestinationis, sed ifnunquam suerune secundum cos prædestinati, nec antecedenter vii nos volumus; nec consequenter, ve omnes volumus.

Sed atunt predestinati erant ad gratiam, sed non ad gloriam: & illi reprobati erant à gratia, sed nou à g'oria. At salluntul longe deterius. Sequitur enim quod Deus reciperet illos in amicitia proditoria secundum faciem, non secundum cor. Et Deus ester proditor, qui a'ind el usum in pectore, aliudin lingua gerit: & odister, tanquam amaturus: & amaret, tanquam osurus, vr dicebat Bias: quod C cero, neque in philosopho incerto suturi, admittir, sed damnat vr insidiosum.

Item quin gratia est, verè est amicus Dei, einfque con-

Qui pradefinantur ad gritiam, pradefinintur ad gloriam expir tensfri & confequenter. Probator 1. fors divinitatis, & meretur paraditum de condigne. S. d if reprobatus effetiam ante præusionem finalis peccati, non vere eifet in gratia Dei, sed simulatorie; quodablit, id quod

infra probabimus. Ergo.

3. Præterea quamurs dicat non baptizatos relinqui in massa miseiix: non tamen a iam miseriam ex hoc habent, nisi privationem divinæ visionis supernaturalis: nam omnesà morte corporali & à gehenna liberat & transfert in bona Dei naturalia per remediu re demptoris, vi supra probatum eft ex D. Thoma, & Greg. Naz. & Nyil. & Justino & alis: & infra amplius probabitur.

Preterea non porest hoc dubium solui, nisi ex doctrina S Thoma, qualy prain pradet instione, & prateientiadedeclaratur pio supra, non pro ante. Et merna enin , & demerita coëxistuni ærernitati at dictum est in Theologicis, Lib.6.?

vbi hoc dogma tractauimus ; ibi vide.

Circa tertiam patiem huius argumenti, quo dicunt ex Dous non fa Ram. 9 Deum fecille vala ira, vt Pharaonem, quem indura jed juffiner uit: & vasa milericordia, vi l'acilum, quem emolimit, me de fe fada, ragratia ab que merinis, Respondet etiam D. Thomas. patieter sed Quod licet Paulum ex gratia emollierit, quoniam fect hoc misernordia malum persecutionis Ecclesiæ ex ignorantia, purans se sa-non tamen scuffeum præftare Deo : ramen I hiraonem non indurauft, volustate: imprimendo malitiam, fed non ca fligando, & luftimendo, net a sapridonecad fii gloriam eum confringerer. Et induratio illa erat pæna peccari, vt infra demonstrabimus, & supra oftendimus inart 3 cap. z. At lett. 4. Rom. 9 S. Thomas he odoscens eir. Deus non fecit vala iræ, fed fustinuit, vt dicit Lexius Apoliblicus, patiente Vadelon Cudens (ellonemait. (Quorumdam miseretur, quia bonus quosdam mindirar, quantitas. Ar nonfic quos vult indurar, vegos Indurar peccare compellar fed fusting eos, vt lecundum fuam ip- pens d'mit. Columnachationen rendar manitam Settet 19811 fra. villando. Aliziveldunibildett zertan 42 404 azzan derimonem, & excacationem elle in poenum pracedentis peccari, & ordinari ad oftentionem juftiriæ ; con autem fieri a Do, vi infia docebimus. Semper autem memento doctinæ

#### De Pradestinatione, Electione, ISO

p.p.q.19. art 6. adp quod Deus, vt parer, omnes fafuat, & antecedenter: vt judex, & consequenter non omnes: quoniam obstinatos damnat.

Quamilis parun'os maffaluciju maturalia

At qu'dem licer paruuli in peccato originali decedentes. quosdam de lintreprobati à vilione Dei supernatura!, non ramen à naturaliditectione, & cognitione, vt supra dictum est, & proronibert, pierea S. I homasing. 23. art 5. ad3. recedixit, quod in s, gratuitis non facit miuriam, dans inæqualia æqualibus, du nodo non subtrahat, quod iliis debetur ex natura. Couflat autem quod natura est bona & reformara per Chusti incarnationem, & conformitatem cum omnibus hominibus quoad naturalia; & ideo refurgent incorrupti, & mte--gie omoes pueri, etiam non baptizati, & gandebunt Deo naturali dilectione & cognitione, quoniam in naturalibus iam funt aurei: in supernaturalibus lutei &c. vt supra refp. adz.

> Prateres in q. difp. de pana peccatiorizin. art.t. docet i ... inriofum-elle paruulis ob peccarum orig. tribuere pænam naturalemper tres rationes & idem docer in 2 4 2 35. q.2. art I optim stationibus, & Ref. adz. q od peccatumoriginale eft minimum inter omnia peccata, ira, ve intenfice fit minus quam veniale, & quam morrale ; ideo illiminima poenadebetur; qua a minum haber devoluntario. & non niti carentiam filis, ad quem ordinabarur periuft tiamorigi. nalem, ficut idio a carentia Epogopatus, ad quem alij dodi ordinantur, vediciem prædictis iocis, & alibi fæpiffimè.

### RESPONSIO AD SEXTUM

Deus indurat non immittendo malitiam, sed non castigando, Et est volentis, et currentis vias suas bonas facere : non quidem vt principaliter, at vi libere operantis.

manual greek and obtained

#### ARTICVLVS XIIII.

Did, quod addebant ex Apost. Rom. 9. Quod ex me- Referins , la voluntate Dei, non ex i oftra eriani fit voluntate, ve argumemi gratiam & gloriam acquiramus: Dixerat enim , cuius vult volentique. miferetur, vt Pauli, & quem vult indurat, vi Pharaonem, & re- que curren-Spordimus; quod Deus indurar non immirrendo matitiam, infed non castigando statim, veluti vulgo dicitut; pater filio laqueum & furcam parare, quando iplum non castigat, ve dixit Atha vasies Conft. sea suftinet in multa patientia vata iræ; nec infundir gariam, rum'quoniam indigni: rum quia retriunt emolliri & illuminari, vrante documus de mente S. Thoma, & amplius mox declarabimus) flatim an hac fubiungunt. Er d neque volentis, neque currentis, led miferentis eft Dei.

Responder S. Thomas Rom 9 lett. 3 q od sen fus huius interæ poteftesse hic: omnia procedunt ex Dei mileti-, cordia. Igitur non est volentis, tellicet velle. neque currentis, scilicer, currere, led virumque Dei miserentis, sed , Thos folum in hoc verbo intellexiset ; cum, eriam gramanachbero achinio non velit, neque carrat, poruifset e converso dicere ; ion est miterentis Di; sed volentis, & currentis: quoq aures piæ mon ferunt. Vade plus aligold his verbis (inquit) of intelligendum, vt scilicet, aprincipaliras gratiæ Dei attribuatur, non autem nobis, & c. Hec est responsio Chevsostomi, vt in suo loco, & in expositione hun scapitis dem it strauimus, & red ffime, ideoque D. Thomæacceptisima. Moxaddir D. Thomas , quæftienem. Si Deus dat velle & gerncere probona vosele trate, vt dienur Phil. 2. quoniam principaliter moues sadepusbonz volumatis (fidnonad opus mala, vrait Origines ) tenc sequitur S. Thomas (ted sinon eft volentis veile, reque currentis currere, fed Dei moventis ad hoc, , hommen svidetur quod homo non sir dominus sui actus; a quod periner ad liberratem arburis. Et i co dicendum: Qu d Deus omnia mouet, sed diversimode, inquantum

"tic homo moueturà Deo ad volendum, & currendum, per modii libere volutatis. Sicergo velle, & currere est hominis, ve libere, non autem est hominis ve principaliter, mouentis, sed Dei.) Ex quibus verbis palamsit, quod homo monetur libere à Deo in bonum, sicut situs qui potest reprignate; non sicut serus, qui non potest aliter succere, ve di li paulò ante ex Apostoli auctoritate Rom 8. Qui spi ita Dei aguntur, si filij Dei sant. In malum verò non mouetur à Deo juxta tind Eccl. 15. Non dicas; ille me implanaum; & Iacob i Nami cum tentatur dicat, quoi am à Deo tentatur, esc. Ex quo D. Thomas e icit, quod Deus non prædectiminat voluntates, & neque inspirar, nec mouet ad actum malum, t instra ottendemns. Id quod faceret, si reprobate a absolute, & non ex præscientia culpæ non siniendæ,

Ad 7. Peccatum & reprobationem non habere causam actiuam, nec descriuam, nec permissiuam in Deo: nec sinalem antecedenter, nec intendiantecedenter propter bonum universi, aut Dei, cui maxime contrariatur: Nec Deum permittere mala moralia, quoniam ad ea non sequitur maius bonum: attamen consequenter, per omnipotentem bonitatem, verti in bonum.

### ARTICVLVS XV.

Voniam offensum est supra, reprobationem habere auf m in nobis, id est pre custam culpam; prædestinationem verò si Deosidem est quærere causas reprobationis ac cu per. Profectò culpa non est malum metaphysicum, quod oppositur cuti, atque purum nih lum est eneque.

phylicu quod tollit aliquodelle contrariando in subicctum, ficur calor occidir frigus, & frigori malu effe dicitur, &cecitas opponitur vilui, eiulg; ma ii eft, ac proinde privatic :led est malum morale, quod per se opponitur solum prinatiue, & voluntario naturærationali: priuat enim bono rationis, à cuius ordine & fine deficit, p. 2. 9.71.2. Quod cum fit citra voluntarem, est maium natura, ve fraguitas, & igno-

rantia: cum ex voluntate, est morale.

Culpa autem non haber causam agentem efficientem, De causis fed deficientem ab ordine rationis, licet actus substratus ha- probationis beat causam efficientem. Item habet causam naturalem actum cu'pabilem, seu omissionem actus voluntariam. Pro subiecto verò voluntatem. p d 39.q.2.2.0. Et quidem caufam habet de ficientem non per le ted per accidens, vt dicitur p. 9.49 1.63.ads Accidit enim, vt deficiat, velab ineprindine influmenti, vel à materiæ relistentia, vel defeana iq opin cipiorum action is. Cum autem deficere non fit prima canta, sed secundarum, qua deficere possunt, quonum ex nihi o & ente constant 2 .34.9 1. a.3. ad 4. Et, vt ex nihilo, deficiunt inon vt ex ente. Igitur causa defectiua est peccans, quia deficir ab ordine. Ergo voluntas, quatenus à lenfualitate aut obiecto trahi extra ordinem se sinit volens, sciensque, dicitur peccare p. 2. q. 6. Est quidem per se causa peccari, vt actus; per accidens, vt inordinatus, hoc enim non vult nisi interpretative : vt autem possit deficere, non est à permissione Dei morali. Ipse enim in omnilege, æteina, scilicet & naturali & positiva prohibet peccatum; Nam 1. 2. q. 71. 6. peccatum eft dittum, aut fallum, aut concupitum contra legem Dei, & 2.2. 9.133. peccatum omne eft contra naturalem legem, & inclinationem. Et iterum , p. z.q. 109. 4. Est pravaricatio legis divina, & celefiuminobedientia mandatorum; Et 1.2.9.7.71.6. Est voluntas retinendi vel consequendi quod iustitia vetat.) Quapropter permissio non est esfectus reprobationis, sed naturalis libertaris, vriuxta suam naturam operetur lex: sicuti dicitue t. dist. 39 q. z. art. 2. Ex hoc enim quod Deus non impedition bertatem, que peccat, dicitur permittere peccatum. Igitur

De Pradestinatione, Electione, 154

si peccatum non habet causam agentem Deum, neque permilliuam, vt fiat, quoniam noa est bonum peccatum, neque est bonum fieri peccatum, ideoque non potest esse volitum à Deo, vt in p. d 46. q. 12. docemur. Imo neque deficere, quod à Deo dicunt permitti, est à Deo volitum, neque voluntate antecedenti, nec consequenti, vt docet p. d. 47.9.1. art. 2.0. Pertineret aurem ad aliquam voluntatem, fietlet aliquopacto bonum. Ergo palam est in doctrina S. Thomæ, quod reprobatio non habet causam in Deo effectiuam, dufam ef nec defectiuam, nec permissiuam peccati, vt peccatum est. nee defedi- Et quoniam vt peccatum est, causa est reprobationis, conwam, net sequensest, vt non habeat causalitatem reprobatio in Deo, in Des, ergs sed solum præscientiam, & ordinationem deinde ad instinec reprobatiam, vt supra pluries diximus ex dictis S. Thoma.

mon habet

Peccatum mon babet eaufam fina antecedensem.

Amplius quoniam dicunt Perthomista, quod reprobatio habet pre causa finali, relucentiam iustitia, & pulchritudinem vniuersi: Iterum ostendam ex D. Thoma falsum hoc este. Siquidem peccatum haberet causam finalem. Sed D. , Thomas p.p.q. 49. art, 1. probat; Quod malum non habet: ,, causam formalem ex hoc, quod ipsum non est aliqua for-, ma, sed est magis privatio formæ. Nec finalem, sed magis "eft privatio ordinisad finem debitum. Non solum enim-"finis haber rationem boni, sed etiam vtile quod ordinatur ,, ad finem.] Ex quibus verbis palam docer S. Thomas, quod Deus non dedit peccato finalem causam; id quod dicunt, relucentiam divinæ iustitiæ, & pulchritudinem vnivers, quod etiam ex Ecil. 15. probatum est, vbidicitur quod non: implanat, sicut placet Caluino, Quoniam non funt ei necessa: rij homines impy. Nec dat spatium peccandi, id est non permittit peccarum, Quoniam non concupiscit multitudinem fi-Non eff per. liorum infidelium & inutilium, vt Pseudoth. docent.

caum into Proprerea Apostolus non air, quod Deus fecit vasa ira, sum à De ve oftenderet glorismin vasa misericordia, sed suffinuit vanum uniner faire (vt declarat S. Thomas) patienter, nec fecit vafa confivel gloria rumeliæ, sed vasa naturaliter bona, quorum alia fiunt in contumeliam sua sponte, sicut supra declaratu est ex verbis eiufdem. Quod autem peccata cedant in bonum aliorum, & in relucentiam potestatis, hoc non est ex intentione autoris Carnon in rerum, alioquin iple vellet peccata propter hunc finem; led fado effet diex omnipotenti bonitate, que occasione accepia, & non diurpeccadata, convertit omnia mala in bonu. Et hoc doctiffime de- prer bonum , clarat p.dift. 46. art. 2. Quoniam malum, & malum effc, aliqued. velfierimalum, non est bonum vllo pacto. Idcirco nec "volitum à Deo; sed mala esse occasiones bonorum, , bonum est : Ideoque volitum à Deo, & fit à Deo, deinde , hoc bonum esse quod bonum non erat. Et hanc laudem dat Deo Apostolus ex malitia nostra, non ex sua. Esset , quidem ex sua, si vellet fieri mala, vt ipse postea potens appareat, vt supra. Nec te moueat quod diximus, Deum accipere occasionem ex peccato, & non dare. Nam hoc plus dicit S. Thomas quodfi Adam non peccasser, Deus incarnatus non fuiser. Ergo peccatum fuir occasio tantiboni, & ideo vocatur falix culpa à Gregorio. Et Deus non dedit occasionem peccato, nec lex-sed homo accepit Rom.7.

Verè perfectionem universi ex malo physico D. Thomas concedit I. p.q.22. 2. ad 2. 64.48 2 0. & ad3. 62. d48.q. II. gis perfedio 1. & alus in locis. Et quidem peraccidens. At ex malo mo. aliqua vnirali conce fit similitudinarie per occasionem acceptam.

Sed mundum perfectiorem ponit, & pulchriorem fine ideo illud malo culpir, vt pater p. d. 46.3. ad6. dicens. (Sunt aliqua permittiur, , mala , quæ fi non effent , vniuerfum efset imperfectius , id , est illa , ad quæ consequitur maior perfectio , quam illud, quo priuamun ficuteft corruptio elementorum, ad quam , sequitor mixio, & formæ mixtorum nobiliores formis Deus per-, elementoru. Quædam verò mala sunt, quæ si non essent, physica, ad vniuer somperfectius elser, illa scilicet quibus maiores per- qua sequetur , fectiones privanter, quam in alio acquiruntur. Sicut præ- mains bocipue est in malis culpæ : quæ ab vno privant gratiam moralsa, ad , & gloriam, & alteri conferunt bonum comparationis, vel 9" 50. , aliquam rationém perfectionis, qua etiam non habita posset perfectio vitima hiberi, sicut fine patientiæ actu in persequutionibus illatis potestaliquisad vitam ærernam , peruenire. Vnde finullus homo peccasser, vniuersum genushumanum melius forer, quia etiam si directe salus

malo confur werfi,ex morali nulla.

# 156 De Pradestinatione, Electione,

" vnius occasionetur ex culpa alterius : tamen sine illa culpa " salutem consequi posset : Nec tamen hæc mala, neque il-" la per se ad persectionem saciunt vniuersi, quia persectio,

" num non funt caufæ, fed occasiones.]

Et per totum articulum hoc probatur, vt contemnas eos, qui dicunt generis humani, vel mundi partes aliquas peccasse ex permissione, seu ex reprobatione Dei ob melius vniuersi. Non enim legunt D. Thomam, nec rationes ab eo adductas perpedunt, nec soluunt hic positas, nec quod pp. q. 22. a. 2. vbi docet non ordinari adfinem à Deo, illa, que non causantur ab ipso, sed peccata non causantur. Ergo non preordinantur. Ergo mox vt occasiones adduntur. & c.

Præterea Mall. q. 3 a. 1. 0 & ad 3. præclare docet quod Deus porest esse causa pœnæ, quoniam pæna est malum contra bonú particulare ordinabile in bonum iustitiæ. Sed culpa est contra bonum commune summumque, ideò non potest verti in bonum Dei, boni communis, cum sit auersio ab eo. Gratias tibi S. Thoma.

## RESPONSIO AD OCTAVVM.

Sententiam veri Thomista multipliciter distare à Pélagianis. At Pseud. & Perthom, convenire longé magis & cum eis, & cum Luthero; & Manichais.

#### ARTICVLVS XVI.

Doctauum responder D. Thomas, quod prædestinapisserenia Lioantecedens est ex Dei bonitate absque prævisss
prima inter meritis nostris, sed donis suis. Prædestinatio consequens est
Thomstag pe ex prævissone miseriæ peccari, quoniam est propositum milegium. set erendi. Sed merita prosunt ad essectum prædestinationis

ideft ad perseuerantiam & gloriam consequendam, vt docet p.p.q.23.a.f. & 1.d 41 3. & ver. q.6. art.2. Præparatio autem ad gratiam ex parte hominis non est causa meritoria consequentis prædestinationis, sed solum dispositio ex acceptatione Dei, vt ibidem dicitur. Imo fola non repugna. tia, aut naturæ probiras sufficit, vt Deus faciar opus suum bonum : dat enim gratiam indignis negatiue, non autem contrarie, vt dicitur. 2.d. 27.9 1.a. 4.ad 4. 6 p. d. 41. 9.1.2. 3. Et contra gentes lib 3. cap. 159. vbi etiam contrariantibus dari, sed non recipi docer, vt & Chry soft. dicebat non semel. Ethac dona Deinaturalia, scil. non repugnantia, & rectitudo, in qua creati sumus, & dispositio. Nec quippiam habe. mus, quod non acceperimus. Hærefis autem Pelagij erat, quod prædestinantur prædestinatione prima ex prænisis meritis: Apostolus autem dicit, secundum propositum voluntatis Dei. Præterea teste S. Thom. quodl 1. ar. 7. initium bene faciendi ponit Pelagianus in nobis, & ex nobis; S. Thomas & verus Thomista in nobis, sed à Deo præmovente, at nulli deficiente, vt dicit 1.p. q.23 5 0. ve habetur in nobis ratio conferendi gratiam ex dispositione, vel non repugnantia, fecundum quam dicitur prædeftmatio, & colla- Prior eft datiogratiæ, rationalis, & infta, vt ait p.d.41.art.3.0. non au- quam accepetem que mouest Deum'ad volendum hoc nobis bonum. tatio bom's Homo enim non se discernit faciendo bonum, quod indis- mis Ergo crete omnibus datur, sicut & non repugnantia. Sed se discer- està Deo, efnit à communi gratia faciendo malum; ficut S. Dion. scri- fellus ab vbit ad Ioh, Theologum. Nec acceptatio nostra est princi- lag ponit pium aut meritum : led est meriti dati receptio, idest gratia, princ in noquæprior est mouens ad acci prandum. Sed quia de facto men vili de multinon acceptant, isti multi se discernunt , non ille , qui eff gratia in. acceptat, quod omnibus datur indiferete. Et hoc modicum terior, es ex noftrum avceptar, Deus ve maximum, ficut Chryf. aie in pf. nos defu--so. Alios damnat, dicens: quia vocaui, & renuifis.

Alius Pelagijerror eft, quod possumus mereri grariant aut gleriam fine gratia ex operibus natura, vi diris. Thom. 1.d.17.1.1.ad 8. 6 2. 28.1.1.0. At D. Thom. 2.d. 18.41 110 hi an quod Manichai respicientes ad pariem tensualem ho-

minis, dicunt hominem non posse non peccare. destruunt liberum arbitrium. Iouinianus veiò recipiens partem hominis naturalem, quia facit omnia cum rationes dicit homines non posse peccare; & hic etiam iberum arbitrium deltruebat; quoniam ad illud determinatio fui operis non pertinebat, si omnino est peccabilisvi Manic. Er , si omnino impeccab. vt Iouin. Pelagiani verò naturam liberi arbitrij saluare volentes, in a 'ium errorem lapsi funt, , icil. Pelagij. Dicunt enim, quod quia liberum arbitrium de se determinatum non estad aliquodopus, sed ex ipso dependet determinatio operis cuiuscumque potest de le , ad omne bonum fine aliqua gratia superaddita etiam meritorium.) Contra quem S. Thomas subiungit, quod verum Concedir S., eft, quod liberum arbitrium ad nullum obiectum determi-Thom. quod , natum est, & ideò ad quodliber genus ex se porest, vt faceseft fe deter- , re fortia & iusta &c. Sed actus meritorius haber efficaciam , excedentem naturalem virtutem, inquantum est efficax pui, fed non , ad illud præmium consequendum, quod facultatem natu. meritorium, ræ excedit, & ideo non potest liberum arbitrium ex se ip. supernaumainraliter, t. n, quæ facultatem naturæ excedit &c.) Er mox de-, clarat quod opus, vt meritorium, elt à gratia; opus, vt opus, à libero arbitrio, sicui qui ante habitum virturis facit opus virtuolum quo acquirie habiru, led non facit opas bonum,

> , quale fit ab habente habitum c im voluptate, faci itate, & , scienter & potenter. Et resp ad pair, quod opus non me-, ritorium supernaturale, led moraliter bonum facit homo , quodcunque. Mon autem habet meritum illud or us, ni-, si superaddita gratia. At si gratia intel igitur ipse Deus antecedenter autor gratia & natura stunc verum eft quod , homo, aut creatura nullum opus facit fine gratia, ideft fine Deo, qui dixit, fine menihil potefis facere. Si autem ly fine , me, id eft fine gratia gratum faciente intelligatur, tunc exs, ponendum oft ly nibil, id eft nullum opus, pertinens ad fa. ,, lutem fupernaturalem. Et resp ad 4. dicit; quod homo fa-, cit fine gratiæ auxilio speciali ex communi influxu omne "opus iuftitiæ civilis ante & poft habitum, fed juftitiæ me-

ritoriæ supernaturalium bonorum, minime. E thoc est quodafferini è contra ip si Pelagiani. Quapropternihil no. bis cum illis.

3. Reprobatio autem ex præuifa culpa nihil fapit Pelagia. num. Pelagius enim gratiam tollit, & liberum arbitriu fufficiens ad merendum facit supernaturalia: Qui autem reprobat absque culpa præuisa, non modò tollit gratiam cum Pelagio, sed insuper introducit disgratiam fatalem cum Manichæis, vt ait Richardus: Pelagius etiam dicebar, posse hominem adimplere omnia præcepta Dei fine gratia fecundu: substantiam & modum, vt docet S. Thom. p.2. q.103 10. ad 3. 6 109. 4. Item 2.d.28. 3. verus Thomista docer, quod , potest ciuiliter implere præcepta, quoad substatiam actus. , Quoniam, reste Hieronymo, Deus non iubet impossibilia. , Præterea, ait; Deus non est magis crudelis, quam homo. , Sed homini imputatur ad crudelitatem, si obliget alique , per præceptum ad id, quod servare non potest. Ergo hoc , de Deo non est existimandum. Et ita sine gratia ho-"mo potest per se pra cepta legis implere, sed jamen non , quoad modum, qui est ex charitate Dei secundum inten-, tionem legislatoris: finis enim præcepti est charitas. Sed si , gratia accipiatur hic pro quolibet auxilio generali, nó pro , supernaturali gratum faciente, sed pro gratis dato: tunc , verum est, ait, quod homonon potest implere præcepta ,, fine gratia hac, etiam quoad substantiam, nedum quoad , modum. Pelagius autem errauit, inquit S. Thomas, ibi F. Quoniam simpliciter impleri præcepta legis sine gratia pofuit, tam gutis data quam gratum faciente: & nihil diftinxit. Præterea illæ improperationes; Quid habes, quod non ac- Quomodo cepisti? quiste discernit? tendunt contra Pelagium; facta intelligitur ab Augustino, non autem contra verum Thomistam, vt in- quid habes sultat Pseudothomista. Malus enim discernit à beneficio Dei accepissi comuni:bonus adhæret datis gratiis. Deus enim no iustificat 3. Different. nos fine nobis confentientibus, sed fine nobis gratiam caufantibus, vt dicit sanctus Tho 2.d. q. 27 q. 1. a-2. ad 7. & alibi docet quod ly quid babes quod non accepifi, intelligitur de cunctis donis naturalibus & gratuitis.

De Pradestinatione, Electione, 160

1. Different.

Aliusertor Pelagij, quod infante, non contrahunt péccatum originis per transfusionem, ledger imitationem p. 2 9.81.1.0. fed baptizantur pro regno Dei, non baptizati enim funt folum in domo Dei. Ioan. 14. lett. 1. Quodeit falfum, pro quanto ad visionem supernaturalem cos admirtunt, ve probat D. Thomas, qui solum naturalem concedit ei.

Ref. adalia cap. 3. 69 4.

Cærera quæ addunt, quòd non datur causa voluntatis Dei prædestinantis, & reprobantis, destructa sunt, quoniam reprobationis est ratio, & prædestinationis occasio apud D. Thomam. Sienim Adam non peccaller, Christus non fuilset prædestinatus filius Dei ex semine Dauid, &c. vt di. cit 3. p. & de his supra, sicuti quod iniuste reprobaret filios a i fui imaginem, factos aureos, ranquam effent lurei, & non fi ij, sed hostes, absque merito ad contumelias, & poenas non præuisa culpa, sed temete à capriccio.

Assertio Pseudo thomistarum, & Perthomistarum: Quod Deus non potest prascire peccata ante decretum voluntatis. Et quomodo putant saluari libertatem arbitrij, quamuis nequeat facere aliter et aliud quam decretum aternaliter fuit.

# CAPVT V.

ARTICVLVS I.

C'Ed contra hanc veri Thomistæ sententiam insurgunt, peccata ne- Dquidisgrariam loquuntur, dicentes. Deus non potest sciulur seis- piæscire futura contingentia, ac libera in doctrina S. Thom. tell. fed vifio nisi per hoc quod conexistutæternitati in suæ præientialita. misiergo ap- te existentiæ naturali. Existentiam autem non habent à scieerge exde- tia naturali, feu simplicis notitie, fed à scietia approbationis crete veffant & visionis: ideo mim funt, quia Deus voluit este, nedum

qui sciuit absque volitione. Ergo ideo funt, aut erunt, quia Deus feit, & vult, iuxtaillud. Apoc.3. Propter voluntatem tuam erant, & creata funt: Ergo omnes actus liberarum voluntatum, & contingentes, sunt, quia Deus voluit, decreuitqueesse, non quiapræsciuit. Non enim potest scive futurum esseid, quodipse non voluit esse, & cui non vu't nec statuit dare esse. Ergo respectu Dei eveniunt necessar.ò necessitate infallibilitatis, & consequentia, licet non con-

fequentis. Exinde putant se saluare libertatem dicendo. Quod Saluare quamuis Deus physice præ leterminat generalitet, quæ fe- taten in Eturus est & voliturus est homo. Et nerum cum homo sensudiuison operatur, temporaliter prædeterminat liberum arbitrium ad volendum hoc, & faciat efficaciter, vt homo faciat; tamen in iensu auiso remaner in homine potestas aliter faciendi, & propterillam potestatem dicitur liber. Verumtamen non potest in sensu composito aliter velle, & operari, & aliud, quam & quod Deus præsciu t & decreuit ab æterno; & intempore op ratur Deus nobiscum auxilio efficaci praueniente, & cooperante, siuè opus bonum iuxta Dei voluntatem, & gratiam: fine malum, juxta hominis voluntate, & Dei prædeterminationem & concursum ad actus Substantiam, non autem ad deformitatem, sicut tibiæ clau- Quomido dicatio non est à virtute motiua, que assimilatur Deo mo adus mali uenti, sed à tibiæ fractura, quæ affimilatur libero arbitrio, est prascita vt docet S Inomas: & Isaias, omnia opera nostra operatus nec tamen es Domine &c.& Paulus Deus eft qui operatur innobis vel- malina se , le & perficere p. b. v. & alibi. Ego induraui cor Pharaonis volita. Gc. & inhoc excitauite Gc. & excaca cor populi huius Gc. Igitur & bona & mala opera facit Deus, vt velimus & faciamus: illa quoad substantiam & formam actus: ista quoad substantiam, non autem quoad informitatem actus.

De Pradestinatione, Electione, Peccata es non entia sciri à Deo scientia intelligentia: similiter & futura contingentia ante decretum voluntatis contra. primum assertum Perthomistarum.

#### ARTICVLVS III

absolute, sed condition.:sepralefinit. fusuros efferum creaturarrive. Probatio 1.

YOntra primum assertum Conclusio sit: Non modo At fecundum feripturas & Patres, quod Deus præseit operamala, quæ no i decernir frenda, & bona vult à nobislibere fieri, non tamen prædeterminat efficaciter voluntadus libera- tem ad volendam, & faciendum, sed etiam est de mente D. Thomr.

> Circa primum dieit scriptura. Si vis ad vitam ingredi, feruamandata. Non autem dicit. Ezofacio, vt. velis fernare, & terues mandata-li non possimus substanciam actus,

niii Deo efficaciter mouente.

Circa secundum, si audieritis me, bona terra comedetis: si autemnon audieritis, gladius denorabit vos: Non autem dicir, Ego faciam, vt audiatis, & faciam, vt non audiatis. Ne-, que dicit, ( au Caryioft. in lib. de prouidentia) fine audie-, ritis, fine non audieritis gladius denorabit vos; & fine audieri-, tis aut non audieritis bona terra comedetis. Similaer apud , Ezech. Convertimini adme &c. agite ponitentiam &c facite , vobis cor nouam, & (piritum nouum &c. Et quare moriemini\_ domus Ifrael? Quia nolo mortem mortentis, dicit Dominus) Reuertimini, & viuite &c. Prædestinatio autem dicit fine. , renertimini, fine non, tandem infallibiliter moriemini, aut vinetis, ex decreto. Præterea totalex verus, & noua promittit bona volentib. bonum secundum Dei præceptum, mala vo'entibus ma'um cotra Dei praceptum. Pradeterminatio autem efficit, vt infallibiliter faciamus bonum aut malum, quod nobis adscribitur etiam non potentibus vitare illud in sensu composito, qui nunquam reperitur divisus, yt infra . patcbit.

Hac aresmentum eft Chyfolt. in tract defisio.

quod autem de mente D. Thomæ Deus præsciat mala Dini pra-& non faciat. Probatur primo ex p. p. q. 19. a. 4 ad 4. vbl non facis, , dicit quodomnium effectium caula elt scientia vt diriges; necfacere ,voluntas vt imperans; potentia vt exequens, quia nonupar permifit, immediatum principium operationis. Et .q.25.a.1 ad 4 sit. sed vetute, , Potentia non ponitur in Deo, vt aliquid diftinctum à " scientia, & voluntate secundum rem, sed solum secundum , rationem. In quantum scilicet potentia importat ratic-,, nem principij exequentis, quod voluntas imperat, & ad quod scientia dirigit; quæ tria secundum idem conue-, niunt Dec.] Igitur secundum D. Thomam prius scientia scit quacunque, futera, praterita, & prasentia, quam vo-

luntas velit fieri præsentia, præterita & futura.

2. Præterea in p. sentatiarum d. 3. piærer executivam potentiam ad extra ponit S. Thomas potentiam essendi, & generandi ad intra; ex quibus oritur ordo. Ergo præsciuntur & producuntur ad intra, priusquam voluntas consentiat fieriad extra. Præterea scientia non est causa rerum, vt probat S. Thomas p p.q. 14. art. 8. sed in quantum habet voluntatem ad opus, licut artifex similiter p. fententiarun d.38.q.1.ar.1.ino.ait. Scientia secundum rationem scientiæ, , non dicit à iquam caufalitatem, alias omnis scientia cau-" fa effer. Sed in quantum est scientia artificis operantis res. Mox ait. Pater etiam, quod principalitas caula iratis con- Malem von "fistit penes voluntatem, quæ imperat actum. Est ergo ifte raleeft de-, procellus in productione artificiali. Prin o leientia artifi niatio à juen cialis oftendit finem. Secundo voluntas eius intendit fi e idea & à ,illum. 3. Voluntas imperat actum , per quem educatur forma, & à ,, opus, & ideò con lat, quod quidquid accidit in eff at fem non po-, per defectum à forma artis, vel à fine, non reducitur in icie test deniare , tiam artificis, ficut in causam. Vnde patet, quod malin, Giden nec ,, quod est deviatio à forma & à fine, non causaur à scientia a forma, "Dei, sed hæc rantum causalitatem habet respectu boro- qua infuit , rum, secundum quod consequentur formam diuinæ ar afne, ergo 3, tis, & finem; non tamen quod respectu horum dicat 1a- demiatio eft , tionem causalitatis, nisi secundum quod adiungitur 10- & culpaes lunta ti; & ideo in lit tera dicitur, quod scientia benepla. mla Deo2

"citi est causa rerum, & propter hoc etiam Auicenna dicit,
"quod in quamm Deus cognoscit essentiam suam & amat,
"vel vult eam, secundum quod est principiu rerum, shunte
"res ab eo.] Ex quibus verbis plane docemur, neque scientiam puram, neque mixtam voluntati esse causam maloru,
cum mala, & à forma, sue idea, quæ est in mente arusicis
Dei, itémque à sine, quem intendit Deus attifex, excidant,
desiciant que: vnde in responsione ad argumenta, & in argumento, sed contra, probat scientiam Dei non esse causam
malorum. Alioquiu mala essent à Deo volita, sunt autem
solum præscita.

sin picino 4. Præterea in p.d. 40. q. 4. art. 1. ad 1. ait: malorum vt fiant, sitia sciulur, Deus habet scientiam simpliciis notitiæ; vt ordinentur, visionevtor, visionis & approbationis.] Eigo falso asserunt de mente dinintur.

D. Thomæ, quod Deus non potest præscire mala, nisi volita per scientiam visionis, atque prius decreta.

5. Eadem verba quæ dixit in primo d 3 g. vt supra, repetit D: Thomas in opusc. de præscientia, & prædestinatione cap. 3. Et vbique in scriptis suis ostendit, quò à Deus non est causa mali, neque per se, neque per accidens, quia non vult malum, neque per se, neque per accides. V ellet autem saltem per accidens malum, si prædeterminaret actus omnino peccaminosos, quo ad substantiam, cui accidit desormitas. Hoc enim est velle par accidens.

6 Præterea in p. p. q. 63. art. 5: ad 2. & ar. 4. docet etiam de mente Augustini, quòd Deus omnes Angelos secit bonos, & in gratia: sed deinde in voluntate consequenti discreuit bonos à malis, eligendo, & r. probando, secundum præscietiam voluntar. æipsorum probitatis & malitiæ. Non autem secundum decretum proprium antecedens, hoc enim eos secit bonos, & bonos perseuerare volebat, seut dixit in p.d. 28.1. q. & in opuse de præscientia. 3: quod artisex non damnat, opus suum, sed secundum formam artis & ad sinem præstigitum illud perducere intendit. Quod autem recedat ab artis idea & à sine, est præter artiscis Dei voluntatem, & contra scientiam artis, sed non contra præscientiam speculatiuam simplicis notitiæ.

Præterea primo contra Gentes 66. & feq. probat q. od Deus præscit omnia, præterita, præsentia & futura, vti sunt in fe ipfis, & in caufis, & in porentia sted in his funt mala mu'ta, quæ nonfunt à Deo volita, ergo ante decretum voluntatis iciuntur, & quamuis permiffina voluntate dicantur quibusdam Theologis volita, & ideo præscita scientia visionis, seu approbationis, ve vider ut dicere Fer. quoniam Deus non ordinat ad finen, ea quæ ipie non facit, vt p:p. Obied. q.22.a.2. ordinat autem peccata ergo facit a iquo modo advatione ergo scit scientia visionis. Quod etiam videtur dicere p.p.q. non fact, w 14. a. 16 vt medicus habet scientiam & sani, & agti, Deus ordinatione autem curaturus est mala &c. Nihilominus supra demon · inficri cau. strauimus etiam de mente S. Thomæ, quod Deus non per. fall :non an mittit vila lege, fine xterna, fine naturali, fine positina, effe goun peccatum, sed in omnibus prohibet, imo peccatum nihil sionais. aliud est quam dictum, aut concupitum, aut factum contra has leges .. de mente S. Thomæ Ergo non permittit Deus voluntate permissiua peccatum, sed permissiua, veliberum arbitrium possit se determinare ad bonum & ad malum, & sic sequitur bene facere & peccare; at imperatiua, vt non vult peccare, nec enim ad peccandum factum est liberum arbitrium, sed ad merendum ex pugna contra. peccatum. Nec Deus ordinar peccata, vi abeo facta: fed vt in suis operibus præter suam voluntatem inuentatantum occasionaliter vertit ad bonum. Vnde p.d. 39. 4 2. 4. 2.0. ait, Si Demipra-Actus voluntatis peccaminotos contingentes præter in- under peccatentionem providentia fux prascivit Deus & ordinavitibertas, sifoin bonum 2. c. At li præuidisser (inquir pau d'ante con- der state tra pleud ) tolleretur libertas, vt air Dionyl. Exemplum dico quoad quoque medici aduer'ario condemnar : Nam medicus non fieri i ani. vult malum esse, sed curat vt non sit, & salutem morbo facium esse, contrariam inducit. Sie neque Deus vult malum esse, sed prausum ex cum accidit, curat, ordinatque ad bonum. Et hoc rectiffi- coexistentia. me dixit p.d.40.9 4 art 1.ad.p. mala, vt fiant Deus non haber scientiam vitionis, seu gracticam; Sie medicus non habet scientiam morbor upracticam, ve fiant; sed speculatiuam simplicis notitiæ. Ve verò curentur, habet scientiam.

Præterea ipsemet D. Thomas in 3. ad Anibaldum d. 14. p.q.a.2.0. ait. In verbo fine Deo diftinguitur duplex cognitio, vna quæ dicitur visionis, per quam vider Deus, , quali præsentia, omnia, quæ sunt, erunt, & fuerunt. Alia "dicitur simplicis intelligentia, per quam non soium illa "scit, sed etiam qua potett facere.) Idem dien ver. q. 2, a.9. ad 2. Ergo secundum D. Thomam sciencia speculativa Dei non folumest possibilium, sed eriam actu fururorum. Igitur præscit peccata, etiam si nolit ea per scientiam approbationis,idest voluntarij decreti, idest, etiam li non decreuerit. 10. Præterea p. p.q. 33. art 3. Verbum dininum procedit ex , cognitione divinæ essentiæ, & potentiæ, & Sipientiæ, & , voluntatis, & volitionum. Item & creaturarum omnium ,, volendarum, entium & non entium, bonorum, & malorum. Alioquin il ex omnium novitia, tanc Verbum genitum non adæ juaret icientiam Dei comprehensiuam, vt dicit ibi D. Thomas. & in quodl. 4. ar. 6. eriam autoritate Auguftini. Et addit. Pater exprinit verbo quidquid (citiole & Spiritus; & licet creature fiant voluntate, tamen, ait, dicitur verbum naturaliter. & expressio creaturarum in eo est naturalis. Item Aug. an. Verbum est consilium de consilio, evoluntas de voluntate: erzo (in quam) volita relucent in eo ante decresum.

Nosetiam addimus, quodssius participarer, & non toticiparet scientiam & diusnitatem, nec periode esser Deus de Deo, & lumen de lumine: sed aliquis Deus de Deo, & aliquod sumen de sumine; idest per participationem, non per toticipationem: Non enim ex tota sapientia impressa exprimeretur, si solum ex notiria essentia, & no etiam creaturarum, & bonorum, & malorum, & entium, & non entium produceretur. Et licet Caietanus dicat, ex notiria simplicis intelligentia, non autem etiam visionis exprimi : hoz verum esset si simplex intelligentia includit

etiam visionem, vt dicebamus ex 3. (ententiarum ad Anibaldum, & de verit. q. 2. art. q. Ac sic lequitur, quod ante decretum liberum faciendorum Deus præscit futuri, & non ex decreto, sieut etiam præscit mala, quæ non decrevit fieri.

Sed contra air Perchomista. Non possunt fieri quæ Deus non vuir. Vode dicitur Apocal. c.3. Propter voluntatem tuam crant, & creata funt. Ergo & peocata sciuntur scientia visionis, que est idem cum scientia approbationis ve inquit d 3. & ideo ( subjungit ) Pater intelligit scientia sonplicis intelligenti e caque futura funt, quaod quidistates, non

quoad existentias.

Resp. fed, inquam, mala non possunt esse volita, necap- Reso. guad probati à Deo per le, nec per accidens, nec vt fint propter finglica noti bonum, vt dicit D. Thomasp p q.19. sed sunt præter vo- uspafeum. luntarem & intentionem art ficis, vt dixit p. fent. d. 38 & quad fier, aliis in locis supra citatis, & alibi ait: funt contra bonum uni & cramari: werst, & ided non possunt esse volitanes per accidens, sieut que rum quond Junt contra bonam particulare. Igitur sciuntur scietia simpli- ordinari. cis intelligentia, non folum quoad quidditatem, sed etiam quoad existentiam. Sicut dixit p.d. 40. q.4. art.1. ad 1. ma-,, lorum vt fiant, Deus habet scientiam simplicis notitia; ve ordinentur, vilionis) sicut & nos paulo ante declaranimus. Præterea quia datur quidditas existentiarum: Aliquid enim existentiæ sunt: Ergo definibiles, sequiturquod & i;axistentiæcognoscantur. Verum in p. p.q. 14. art. 16. Jair S. Th. Mala quampis à Deo non frant, cadut sub scies, tia practica, quarenus permittit, vel impedit, vel ordinat.) Quæ verba monet quod vi fiat fen Det s specularit e. Sed ex coëvistentia cognoscuntur, quonia Deus scit se permissse vo utati vi operetur advirumque. Item præscit determinationes & actus, quos impodire decernit, sed non cogendo: vel ordinar ad aliotuvii tracem, vel ad inflitiæ relucentiam, vt mox decernit ex præuisis existentiis speciatim: sed generatim ante lecundum ordinem naturæ; non autem diuini actus.

· Præterea quamuisnon ante imperium voluntatis in græs

De Pradestinatione, Electione, 154

scientia existentiali, sed ramen Deus vt intelligens essentialiter, & pater notionaliter, le, & omnia, ex quibus producie verbum, intelligit simul quid sua voluntas libera perinde sie decretura de bonis volitis, & de malis nolitis, seu volendis. & nolendis. Imo & non entia, prinationes, & mala, vt do. Get D. Thomas p.p. 7.14. art. 9. 6.10. fed non entia per fimplicem intelligentiam, & speculative: privationes & mala, ve sic, etiam speculatine: ve veiò ordinanda, etiam practice. Non latet autem Deum, quod fit iple ordinaturus, ficuri, nec quid facturus, quando producit verbum, (vt ipie docet 9.3 4.art.3.) manifeitatium non entium, & malorum : Entium verò, & bonorum manifestatioum & operatioum. 12 Item hoc probat doctiffime S. Thom. in p.d. 38.9.1.a. 4. 65. Quodsi Deus ante ab æterno non cognotceres resoifive funt in fe, idelt Deo, & in potentia fuarum c ularum tunc eius scientia cresceret ex productione verbi aut rerum ad extra. Et hoc probat de bonis & mais entibus & non entibus & defectibus in potentia & in actu, ante decretum voluntatis. Et hoc infinuat Aug. 15. Tr. 13. dicens Quia Deus nouit sunt: non enim nesciuit que fueratiple creaturus : ergo, inquani, nec que fuerat voliturus: idea enim prima repræ-Intat etiam existetias, vt imago in pupilla oculi id quod est actea oculum ; si coexistit. Et D. Thom. quodl. 4. docet pariem exprimere scita & volita etiam à tribus personis. Et Ang.air. Verbum etiam voiuntas ex voluntate est. 13 Pr.p.p.q.I. ponitideas entili, & bonoru in elfentia diu: na nota, & intellecta vt imitabilis. Maloru verò & non entium per ideasentium, & bonorum, quas exprimit verbum. Ergo Deus ante decretum absolutum faciendorum pr vfcir, quidquid ipla facienda fint fa tura, & quidquid defectura; & quodiple Deus de iplis sit per voluntatem ordinarurus. Erenim & inseipsis, & in causis, & in potentia & in actu hæc nouit, vt dicitur p. contra gentes cap. 6.6.

14 Præterea hoc expresse docet S. Thom. p.d. 4: 9.1. a.1. in argumento 3. Ginrespons. ad tertium. quod Deus præscit rerum existentias ante decrerum electiuum & reprobatiuu. Ergo non est veru in quod ex decreto & distinctione volun-

ris, sicut arbitrantur aduersarij. Præt. Aug. 15. 77.13. Res quia Deus nouit sunt, non enim nesciuit quæ erat ipte creaturus:) ergo inquam & quæ voliturus: ergo solum ex coexistentia, non ex decreto, quod nunquam posuit S. Thom. Deus scit sutura.

15 His adde argumenta, quibus supra probatum est, quòd reprobatio est præscientia culpæ, non autem & decretum

cap.3.6 /eq.

16 Præterea nec quia nescimus quomodo Deus præscit mala, propterea tam impiè asserédum, quod approbet mala: id quod scimus etiam salsum. Nam propterea Aug. in lib. de dono perseuerantiæ c.14. Nunquid ideo nezandumest quòd apertumest, quia comprehendi non potest quod occultumest?

Træterea tot absurditates contra Dei bonitatem & contra gratiam, & contra politica iura omnia, sequuntur ex hoc decreto præcedente præuisionem meritorum, & demeritorum, vr impossibile sit euadere, nisi asseramus cum impiis libertinis, quod peccatum est solum opinione, non re sequod sunt leges divinæ, comminationes plebeiorum, non veraces Deitestificationes, & quod pænæ inferorum sintabulosæ, vr Epicuro & Aristoteli placet; aut solum purgatoriæ, vr Origeni. Imò neque sic euadimus. Quapropter potius docendi essemus, quòd ignoratur ratio, qua Deus ante decretum sua voluntatis præscit actus liberos, & contingentes malos, & bonos, quàm ex decreto voluntatis necessario omnia euenire, & infallibiliter, assirmare.

De cognitione futurorum contingentium, & qua scientia apud Deum, sine decretoineuitabili: et de media scientia quid.

#### ARTICVLVS III.

Porròsciendum, quòd omnis lex, & præsertim diuina, sub conditione ponitut: proptereaque dicitur pactum

& fœdus; & concluditur hoc vno pacto: si vis ad vitam ingredi, serua mandata. Nam datur liberis: vt iuste qui non seruabunt, damnentur: qui seruabunt, præmientur etiam supra quam merentur. At vt meritum præmio sit condignum, Deus dat gratiam & consortium divinitatis, quo promeretur divinitas ejusque fruitio.

2. Si autem Deus abærerno decreuisset inuisto decrero ve hic saluaretur, ili si periret, esset superstualex & conduio: indicati enim essemus, & non indicandi. Item si decreuit huicidare gratiam seruandi, & non ilii; iterum esset lex solum occasio insidiosa; & consequenter nativessemus indicati, non vero indicandi. Media enim & auxilia dinina, itidem decreta erant. Ergo nativitas, vita & mors, & indi-

cium effet quidam ludes Dei cum hominibus.

Hine docti lesuitæscientism conditionalium, mediam inter simplicem notitiam atque intuitiuam adiquenere : ob Des scilicet renerentiam. Cum enim ipsis sure displiceret prædeterminario ac decretumæternum ergaliberum arbitrium, & revers to li viderent contingentia & libertate, atque homines reprobari ex decreto (non ex culpa, m.ò culpam lequi derelictionem gratia : derelictionem autem ex reprobatione: reprobationem aute ex decreto Dei. Propie ca zelantiffimi iti Patres, peccata & opera pia præuila, elle rationem reprobandi & prædestinandi; id quoddixerunt omnes Doctores ante Augustinum & Pelagium. Præuderrautem ex præuisione deliberationishberrarburij. Liberum vero arbitrium exferie causarum & obiectorum dereim ner non ex decreig Der, vi fic agar & velit : nec ex scientia ex itentiarum p. æuiden har c deliberarionem, sed ex immedicate divini intellectus qui positos homines in tali serie lic deliberaturos, ben é que alios verò non sic, maléque, prænoscit. Et ex ista prænotione fieri prædestina. tionem infallibilem & ceprobationem statuerut. Nisi enim predicatet Paulus Athenis, non venisser ad fidem Dion. & alij. Et fi predicasser Tyrus & Sidoniis, connersi essent, ve dier Chrift's Mat. II. Et fi Sodomis fact a fuifset miracula, qua Hebrais, poe itentiam egiffent, nec cremati effent.

Quapropter in hoc stat arcanum pradestinationis, quo Deus ponit aliquos in serie, in qua scit præceptis este obtemperaturos, ac mouendos ex obieclis & adminiculis ad credendum, vt Christianos: alios in terie, in qua feit non credituros, at damnandos, ve Turcas. Hoc autem Deum præscire scientia media, non autem scientia decreti: neque

coexistentiæ futurorum.

4 Sed profecto ista scientia media non tollit inconur iietia, que volunt folertes leluire enitare (vi relinguam: gu- fint Molimenta contrarioru, quævrgent non ex natura rei, ec ex do. nifarum. Arina facræ scripturæ, sed ex co quia scientia ista media i on consonat D. Thoma & D.A. g. At ludicre quidem:potest enim Deus dare lumen ils, quod ams scholasticis non dedit: & mundum nouum reuelare Columbo, quem & Theologi & Philoso, hi, & ipse Augustinus puraucrunt non extarc:) At, inquam, quoniam polita Icientia media adhiic durat quæstio: vnde fit quod iste homo positus in hac serie damnatur, & alius in eadem saluatur, ficut Chrysoftomus adtierrit. Responden ; quia voluntas vnius sele ab cisdem obiectis determinat ad bonum; alterius ad malum. Ergo, inquam, h e non fi à terie: nec à gratiæ efficacia; nam i fi lefunx docent (nec inepte ex Augusti. & Chrytost.) quod eadem gratia exteriori & interiori duorum hominum præditorum alter salvatur, aiterdamnatur. Etenim Indæorum multorum in cadem prædicatione Christi alij credunt & Salvanter, a' j vero scandalizantur & damnantur.

Item Iud. & Petrus fuerunt in eadem serie: & tamen dispar exitus: & omnes Angeli in eadem serie & gratia efficaci: immo fuperio: es Angeli maiori gratia donari erant iuxta maiorem capacitatem naturalium; & tamen multi superiores correctunt, & multiinferiores steterunt. Et Corpelius Centurio positus in serie militari, vbi Nulla fides pie-La que viris qui castra sequuntur, ait poeta; & tamen saluatur: & Lucifer in optima terie damnatur. Non ergo ex Serie præuino ac determinatio, aft solum incetiuum, sed ex libertate voluntatis: que obedire & dissentire potest incentiuis. Et hoc argumentum convincit hos & il es, qui effi-

caciæ & inefficaciæ: abundantiæ & inopiæ auxilij divini.

Lapreolus cum D. Tho.

RRE

attribuunt fidem: & opera, & horum negationem. Porro nunc quaro, quomodo potuit Deus præscire quod voluntas Ceturionis affentiret fidei : & Luciferi vo titas diffentiret ? Ergovel oportet recurrere ad prævium decretum Dei, vt faluetur Centurio, & credat, damneturque Lucifer; quod Iesuitæ nolunt; vel ad gratiæ inefficaciam & inopiam in Lucifero, quod non audebunt qui hoc tuentur, cumplus gratia dent huic Angelo, quam huic homini. Vet dicere quod nec feries hoc facit: nec decretum pravium, & inueex fola coe- nire aliam viam, vel afferere (ficuti nos) quod nec ex ferie, x entia pra nec ex decreto, Deus præscit, sed ex coexistentia rerum SID Thom. cum æternitate: quod lesuitæ nolunt: nam qui volunt, etiam praudernex decretum præmittunt, vt existant, ad hoc vt coëxistant & decreio frufra adderet cognosca:ur. Quod est vanum. Ad quid enim ponitur coeexistentia. xistentia, vt bene arguunt alij, si sufficit decretu, vt omnes scholæ restantur? Vel dicendum; quod Deus præscit deliberationem liberam nostræ voluntatis, quæ quidem præsciri non potest pacto vilo, nisi ex decreto vel coexistentia: vtrumque explodunt. Omitto quod iners esser Deusmedicando vbi non est proficuum, & serendo vbi scit spinas natumiti, vr in ludæis : & non medendo quos scit curandos : nec serendo vbi icit fructificatum in: vt in Tyro & Sodomis.

Prærerea, quod peius est, nec effugieur decretum:nam ex en, vt aiunt, prædestinantur & reprobantur, quod præsciuntur in tali serie pe siti quid sint facturi. Ergo Deus decreuit ponere altos in serie som salutis, alios in terie perditio. nis. Ergo ex decreto, & hoc Bellarm. affirmet est opus : qui exclainar, O altitudo, &c.in hoc quod alios vult ponere hic, aliosibi. Hæc autem voluntas est decretum tergo incidit in scyllam cupiens wirare scillam.

Quod si non ex seriei inclinaminibus, cognoscit Deus actus voluntatis, necex coexistentia, nec ex decreto : ergo nullaratione perceptibili:ergo nec poterit cum certitudine prædeftinare & reprobare. Idem accidit prædeterminatoribus. Si enim Deus prædeterminat contingentia & volitiones liberas, protecto stultum est dicere, quod Deo sintignota absque coexistentia, vi dicis D. Thom. quem sequi prositentur: non enim contra decretum poterunt cause contingentes determinari, neque libere sese determinare. Cum ergo D. Thom. ad coexistentiam recurrat, & nunquam prædestinationem accersiat, sed amoueatimanises sum est, quod rec series, nec decretum faciunt certam Dei

scientiam de futuris contingentibus & liberis.

Prætereaista series rerum , juam PP. Ieseitæ adducunt, est ordo causarum à Deo orumatarum, idemque quod fatum, vt docent Stoici: vnde Seneca in 4. de benef. docet, quod farum est ordo rerumà ratione diama pendens ordinate. Similiter D. Tho. huic ordinidat ordinatorem, dum tractat de faro. Ergo demonstrative arguitur, quod Deustexit feriem & fate, & contexit homines in illa vel in ifta ferie seu fato ex mera voluntate, non ex præuisis meritis & demeritis:vt paret de Tyriis & S doniis, melioribus, quam Pharifais: ergo plus merentibus vel m nus demerentibus auxilia illa prædicationis & miraculorum. Ergo neque predestinat merentes, nec reprobat demerentes pravilos in vfu & abi fu liberi arbitrij, vt illi dicunt, quando nimirum decernit de fingulis, ve ponantur in serie me endraut demerendi. Frgo & qui decretum leu fatum fugit, & qui alferit, meidit in decretum seu farum. Et sieut in sensu com. pe siro decreti cum voluntare Perthomista infallibiles faci. n. euentus ara Ichitæ intensu composito hominis seuvoluntatis cum ferie hac vel ila:vnde libertas virobique iitu'aris est modo. Etenim Perthomista peccant contra quadditates vocabulorum & petunt principium, docentes quod Deus prædeterminat volitiones ad certos actis adigirque efficaciter, ac simul prædeterminar, vt actus fit liber; securig; pugnant. Tunc enim prædeterminat liberratem, cum relinquir voluntatem in manu confili; fai, non cu ipfe agit vtacta aga :v.lutS.Th. Plato, Arift. & omnes Stoici & feftæ & scholæ contestantur, & liberraris & terniturs quidditas : ergo incidunt in charyodin ci pienres vitase charyb. E go nec decretum, nec scientia media suncad

a.i. omniarecte procedunt.

RR.Et

Obiicientibus autem quod ista positio videtur docere. quod Deus ex euentibus rerum ad liscit, scientiaque simplexin intuitiuam convertitur: Resp. D. Thom.in p.d.38. . a.s.a.3.0. Si Deus ab ærerno cognolcit eile rerum, non , modo quod habent in Deo cautarumque potentia, & , præcognitione, sed etiam in elle nature. ) od parer, quo-, niam re existente cognoscit Deus ipsim eile quodh bet n propria natura. Si autem ab æterno non cognositlet, , mili elle eius quod est in comitione ideal, vet in causa, , cognitio sua proficeret per temporum successiones.) Et idem docet in art. s. & addit rationem ex Boëto. Q 10ma Deus est aternus, scientia eius & scita fant atern inter " sibi nota. Er ideo vere non dicitur Deus piæscire & prauidere, fed fene & prouidere. Intentus enilu eras ad omnia fertur prærecira & futura. Er Refo. ad 6. an: Si , Deus canfam folum ærernaliter videret contingentem, & non vi leret effectum im ne siare in funed, t nos co-"gnoscimus, tanc nunquam posset istad eile cognoscere. , Irem, d. 41.9 1.4.1. ait. Non tantum cognoscin Deus eis , se quod habent res in Deo, sed etiam elle quod in propria , natura habiturz crant. Ecomois illa cognitio voico actu fit ante decretum effendorum, alio quin difceret intele-Aus Dei aliquid à voluntate decemente res vt fint, & propterea intellectus acquireret tune visionis icientiam. Hoc autem falfum eft, nam ti intellectus diteret à voluntate: quod in Deo & in tota natura failum est: Item à voluntate procederet:ergo & Filius à Spiritu fancto in icientia visionis. Irem verbu non procederet toticipando ex cognitio. ne Dei , & Trinitaris , & creaturarum , & entium , & non entium bonorum & malorum, v docer p.p. 9.34.a.3. Verbum enim procedit, vt manifest tuum & operatium: & proptereain p.d. 41.9.1.4.1.ad 3. Deus præscit existerias ante decretum electiuum & reprobatiuu. Et ver.q.4.a.4.docet, Verbum procedere exprimendo quidquidcontinetur in Patre: qui vnico intuitu videt omnia nodivisim ergoscientia visionis & abstractiva. I em art. s.marg. Sed contrasexto ait. Verbum divinumest verbum intell practici, quia est operatium ex Damase. Sd praxisest scientia visionis. Ergo verbumi etiam ex scientia visionis. Item a. 7 ait, quod qua Pater dicitin verbo, habent esse actuale. Quaverò non dicit, sed ma ist statiosm, non item. Ergo param secundu D. Th. procedit ex scientia visionis, & simplicis notitia speculativa. Ad e quia vi operativum actualium. Et pri q 2. a. 3. ad 6 in verbo est ratio omnium qua per voluntatem producuitor. Et marg 15 degatur Aug. dicens. Filiusest

confilium de confilio, & volunta, de voluntate.

Er quærenti, qua scientia notcar. Reig. D. Thom. p d. 2. 40.0.4 a.I.ad I. quod malorum ve fint De shale feie-, 'im harpheis act tia'; vt ordinentur, vilionis ieu appro-, bationis. Etini p.g. 14 a. 16. Deus cognoscit mala pradice tripliciter. Velquia permittit, vel quia impedit, vel quia ordinat. Rede fane. Non enim Deus facit mala, nec implanat : nec vult mala per fe, vel per accidens : nec vult fieri ma a per se, nec per accidens, idest ad bonum finem; cum enim sit ine rdinatio culpa amnis ex sui ingenio, non porest ordinariad finem boni vniuersi, nec suz instituz:alica quin efset ordinabile: ergo bonum : ergo malum eset bonum, vearguit S. Thom, licet poltea Deus velit in praxiex infinta potentia & bonitate, quæ ex nihilo etiam fecit ens, vt fintocc fipaliculus bont. Scit elle ma a practice, quia permittir, non quidem mala moraliavt list: non enim potest Das contra se id permittere, vi dictumeit. Sed quia permittit voluntares liberas ad malum & ad bonum : ac fimul scit virim ad bonum aut ad malum se determinent, non ex dectero suo pravio, nec in causis indeterminatis, sedex effedu coexistente æternitati, ergo & eins scientia æternæ. Scit etiam, quoniam decreuit impedite quad. m mala omnino, vt Enoch in raptu, ne malitia corrumperer intelledomens. Quædam vero non impedite, sed or inare:vt Indæauaritiam ordinauit ad opus redemptionis. Et Pharaonis duritiam ad gloriam Itraelis:nec tamen hos deferuit desertus, vt probat Chrysoft. nili quia non impediuit ibertatem quando simul illis bonas inspirationes dabat intus &

foris vique in finem.

Hæcautem funt axiomata apud D. Thom. quò l pec. cara solum speculatine noscunturà Deo. Item quodicietia simplicis intelligentiæ & vitionis, sunt vna vnicuique a-Aus respectu Dei cognoscentis, non autem respectu scito. rum : item quod scientia simplicis intelligentia, teu speculatina, noscuntur possibilia, & actualia entia & non entia. mala ac bona; scienta autem visionis solum entia & bona, Quefio, cur & actualia, vt ex dicti pater. I em ex D. Thom, apreo. p d. 38.q. 1 a. 2. ponit simplici intelligentia etiam existentias

vi existant vider Deus percipere.

Responsio.

REE

existere om- 8. Sed quæritur, quomodo Deus nouir existentias ante decretum & in productione verbi, cum Caier. & alij dicant fola scientia simplicis intelligentia, Resp. Quod scientia simplicis intelligentia noscuntur actualia & possibilia, & quod existentiæ sint aliq æ quidditates, quas Deus præno. scit, alias proficeret in scientia ex productione verbi & reru. Non enim est, aut fit sapiens sapientia genita, vt probat August. & verbum parriciparet, non toticiparet, & idez ellent imperfecta, vt & S. Bonauent. infinuat. Item nullum diceret respectum ad creaturas, vr docet S. Thom.

> 9. At quomodo hoc fieri potelt, vt coexistant antequant finr, non est modo percractandum, quoniam solum D. Th. sententiam de prædestinatione declaramus. Et qui potest concipere æternitatis amplitudinem, & indivisibilitatem. & guod est fupra tempora, non ante & post : & quod intellectus scir quid sit decretura voluntas, hoc intelliget.

> At quomodo sciantur futura visionabiliter, & Deus à rebusfuturis non accipiat visionem, sed det, non potentes intelligere recentiores, recurrerunt addecrerum: fed quid oportebat D. Thom. recurrere ad coexistentiam tam scitu difficilem, cum decretum hoc facile sufficienter docear? Nec viquam D. Thom, hoc decretum attulifle propatum est supra. Sed possumus hoc intelligere ex hoc, quod idea

& species repræsentat res in este ideali & existentiali seu Modus intel reali. Ergo fi Deus excogitat ideas producendo verbum, ligendi coenec capiteas à rebus, sicuti nos à lapide ideam lapidis seu xissentins. speciem capimus, sed habet à se, tunc potest per ideas scire res in effe cognito & in effe reali, vt ex D. Thom. & Bonauen. admonemur. Oculus enim speciem lapidis, à lumine idea ve simu delatam fibi, cognoscit vt quo, & vt quod : & manus specie fentai quidignis cognolcit, vt quo, & vt quod: calefit enim & igniftur ab ditates : vt co. Lapidem vei d & ignem, extra se cognoscit, vt quod. Er- canjaina er, go per suam essentiam, quæ est idea omnium actualium & man possibilium cognoscit actualia & possibilia; vt sape monent Scholastici: Idea enim Dei est causatiua, non causata, vt nostra: & necessaria est vt dicit essentiam; voluntatis, vt respectum ad existentiam præcogniti ab intelligente genitore verbi, seu concogniti: nec diuina scientia cadit super enunciabile contingens, priusquam divina voluntas, ex Capreol. p. dif. 38. 9.1.a.2.

10. Hoc quidem maximum est arcanum; & mirificum: quòd Deus non à decreto, vi fiant, cognoscat bona & mala volitionum nostrarum; & absque illa certitudine, quam mutuantur ex inclinatione seriei. Sic enim contingens & liberum essent decreto cognita, quod nolunt, vel essent cognoscibilia in causis cum certitudine ante determinationem, quod millies negat Sanctus Thom. & addo contra Pseudothom. Imò ex decreto sciret Deus quorsum se determinabunt causæ liberæ& contingentes. Ergo nihil prodesset coëxistentia, tantis laboribus à D. Thom. requisita: At D. Thom. excludit ipforum sententiam citra ambiguitatem in quodlib 5. ar. 8. vbi docet prædestinationem non posse ese certam, nisi ex scientia futuri euentus, non ex decreto. Et quodlib. 11 a. z. feliciter probat, quod prædestinatio non imponit necessitatem, sed contingentiam, quonia erfi à Deo, tamen & à libero atbitrio. Effectus autem lequitur causam proximam, quæ hic est libertas arbit. Et inuestigans, quomodo potest elle contingens & certa. Respondet, quod est certa no ex ineuitabili decreto, quia sieno esfet cotingens, vt hic docer, & in p.d.39 q. 2.a. 2.t. Sed tripficitet primò ratione suz præscientiz, ex hoc quod cognoscirfutu178

Irem ver.q.6.a.3. docet quod prædestinatio non est certa ex decreto & prouidentia causa necessaria ad estectum necessarium. Sed ex præparatione adminiculorum, vt non cadat; vel si cadat, resurgat. Sicuti sunt suffragia, exhortationes, donum gratiæ. Nunquam tamen dicit ex prædetermi-

tione, vei ex efficacia motionis.

Triplex autem est necessitas apud D. Th. Prima quidditatis & essentiæ, vt hominem esse rationale: & triangulum habere tres angulos. Et hæc est naturalis, & inuiolabilis etiam Deo: nec potest dubitari. Secunda ex suppositione decreti: vt hominem creari, & solem oriri. Et hæc dicitur necessitas suppositionis & ineuitabilitatis, & respicit decretum voluntatis. Tertia dicitur infallibilitatis, quæ non habet certitudinem infallibilem, nisi ex visione ex stentiæs quoniam his dedit Deus causas impedibiles, vt quando scribo, necesse est me scribere: & hoc habet certitudinem infallibilitatis in eo, qui videt me scribere, sicut videt Deus omnia, sicet siant contingenterac libere; quoniam solum ex coexistentia cum ærernitate pro certo scitur.

Quidquid est in infallibili necessitate, & certitudine, est etiam in ineuitabili, & essentiali. At non è contra. Prima enim est natura, Secunda decreti voluntatis. Tertia vision.

nis actualitatis. Prima ab essentiatione, Secunda à causatione per causas necessarias. Tertia à causatione per causas con-

tingentes & liberas.

12 Ex his deducam potius fatendum esse quod ignoratur modus, quo Deus sciat futura libera præsentialiter, cum non sufficit nostra ratio; quam eludere dicteriis, & cauillis violentis, dogmara certa de libertate & de concursu Dei: & de redeptione, & prædestinatione, & reprobatione, & de legis vsu, & indicio futuro, & de cæteris iam dictis & dicerdis. Præterea PP. Iesuitæfatentur nesciti, cur Deus hos ponit in hic, illos in alia serie. Pseudorhom, farentur non dari libertatem. Perthomistæ verò non posse certo concordarilibertatem cum præscientia, & prædestinatione; Caietanus, quod est supraintellectum. Nos ergo lumen a'iquod adduximus, excludendo falsitatem, ad intuitum veritatis, ex S. Thom. doctrina clara, non extorta. Et responde. dere possumus ad quæstiones minori cum difficultate, qua cæteri: & tutiores sumus pugnando pro Dei bonitate; qua illi pro potentia aut scientia. Nam Ambros. & Chrysoft. quærentes cur Christus elegit Iudam si sciebat esse proditurum: Respondent, quod porius voluit nos dubitare de sua scientia, quam de sua bonitate. Et quidem in sacra scriptura tractat nobiscum Deus, dat leges & promissa sub coditione, tanquam si nesciret quid facturi sumus : & nil prædeterminarit. Sic nos ergo oportet benefacere, tanquam nil sit pradefinitu. Et quia fidelis Deus diligit nos ve pater. Ergo si bonifilij erimus, certo hæredes erimus. Sima li, nequaqua, sicut ipse docet quiscit quomodo concurrit nobiscum: non sicut homo imaginatur, putans non fic procedere Deum nobiscum, sicut dicit, quoniam aliter decreuit : Quisconsilizrius eius fuit tunc, aut nunc eius magister est?

Hic nota, quam indocté verba S. Thom. interpretantur, quando ait p.p.q. 19.a. 8. voluntatem Dei esse tantæ essi, caciæ, quod non solum siunt res quas vult sieri; sed etiam, quomodo vult sieri: vultautem quasdam sieri necessariò, quasda contingenter ad coplementum visiters, alias libere, alias seruiliter) Vnde concludum, quod exprædetermi

natione, & decreto voluntatis aterno & inuincibili omnia eueniant. Falso quidem. Nam hoc in loco nullum præmittit decretum fuper actus, fed fuper rerum ordinem & difpositionem, ve alia eveniant necessario, alia contingenter: alioquin omnia essent solum necessario necessitate decreti. Quod millies fanctus Thom, negauit : & profecto in codem art, citato ipfe fe declarat a quod ve fiant necessa. rio non decretum appoluit. fed causas necessarias : vt contingenter, contingentes; yt libere, liberas. Hoc enim est de quidditate talium effectium: & quia dequidditate liberæ cause est determinari à se iosa: vt probavit & de quidditate contingentis vt possit determinari sic & alirer, ex causarum concursu, & sua impedibilitate : Et de quidditate necessaria, eft vt non possit impediri, no aute vt determinetur à Deo, nisi per accidens : sed à natura rei, causas necessarias sortitæ. Propterea errant prædestinatores in doctrina tancti Thom. contra quidditates, quas Deus violare non poreft. Non enim potest fieri vt fit liberum, & ab alio determinetur, vt feruus mec vt fit contingens à caufa necessaria, vt motus solis. Et hoc pater, quoniam ibi, & vbique docet quod furura contingentia non sciuntur à Deo, nisi ponantur in actu. Si enim ex decreto & prædeterminatione, vt aiunt: profecto sciret futura sic, quia sic decreuit else futura ineuitabiliter : & non ex prafentialitate: imo è converso essent præsenti aliter sic, quia sic decreta. Idem docuit S. Thom quando dixit, quod Deus cum causis necessariis necessario concurrit, cum liberis libere, quoniam relinquit cas in manu consilij sui, vt se determinent : apposuit eis ignem & aquam, ad quodcumque voluerint porrigant manu, vtait Eccles. & non ad aliquid efficaciter impelluntur à Deo: nec enim potest moucre eas adodium fui & blasphemandum Deum, ve supra patuit, & patebit amplius: nec adactum prædeterminatum vilum falua libertaris quidditate: mili suasine & physice, ita, vt de facto possint fimul repugnare, & Spiritui fancto refiftere: Propterea etia: alibi docet, Deum agere nobiscum, sicut qui dat formam, dat consequenția ad formă. Ergo hoc modo influit. & coas: git : non sicut impellens, & prædeterminans effectus; sic & nunc & hic incuitabiliter : sed universali ratione.

Exiam dictis constat, scientiam conditionalium esse in S. Scrip. non autem scientiam mediam comm esse viilem ad prædest. & reprobat, sundandam. Nec sottaise ad notitiam, quænon sit visionis, nec simpl. intell.

1 Nam fatura considerata in suturitione sola cognoscun-

tur simplici notitia.

In seipsis verò visione à quacumque sint caufa.

3 Si in causis necessariis, vt solem-cras oriri, vel decreto Dei determinatis, vt iudicium vniuersale, sciuntur-etiam visione in suis quoque causis.

4. At si in contingentibus vel liberis, iam determinatis ad talem essectum, etiam sciuntur visione, ve quod plunia, quam impellit ventus ad nos hodie, veniet ad nos vesperis &, quod viri Ceilitæ tradent Dauid: erant enim determinati in sua voluntate à semet, ve traderent.

Si verò in contingen. & liberis, non adhuc determinatis, nulla scientia certa sciri possunt ve sic, nec à Deo. Propterea dicit Deus, teste Hier. in Hierem. 26. ambiguè, Si sortà convertantur, & c. Si Molinista hoc vlesmum dant scientiæ mediæ: indicio meo falluntur. Si 2. terrium & quartum, nil moror, quod ve in causis simplici notitia, ve in essecu visione: & simul, veraque. Sed non adrem.

Deum in omnibus operari vt caufam finalem, & actiuam, dantem & conservantem esse, formas, virtutes, applicatemque ad operandum generaliter: modificari autem operationes à causis secundis: qua agunt etia totum effectum quasi Dei instrumenta, sed per proprias formas & virtutes: non tamen esse omninò instrumenta. At multo minus creaturas tationales, qua cogno scunt

It.

finem & rationem finis & mediorum, sequeipsas determinant.

## CAP. VI. ARTIC. I.

Also videtur assertum, quod Deus prædeterminat actus liberi arbitrij, omnes; præsertim volitiones, maximéque malas. Idque planum siet de mente S. Thoma, vbi primum palam siet dissertim concursus cum natu-

ralibus agentibus & cum voluntariis.

Air in p.p.q. 105. art. 1. quod Deus operatur in omni , operante, vi causa finalis, & agens, & forma. Nam primu principium actionis est finis, qui mouet agentem. Secun-,, dum est agens. Tertium forma eius, quod ab agente ap-, plicatur ad agendum. Sic Deus secundum hæc tria in om-, ni operante operatur. Primo secundum rationem finis. , Cum enim omnis operatio sit propter aliquod bonum ve-"tum vel apparens: Nihil autem est, vel apparet bonum, , nisi fecundum quod participat similitudinem aliquam , summi boni, quod est Deus. Sequitur quod cuiusibet poperationis omnis operantis Deus fit caufa, vt finis. Simi-, liter quando funt multa agentia ordinata, fecundum ages , agit in virtute primi. Et secundum hoc, omnia agunt in virture Dei: & iple est causa omnium actionum. Tertio onliderandum, quod Deus mouet, non solum res ad ope-, randum, quasi applicando formas, & virtures rerum ad operationem, ficut attifex applicat fecurim ad scindenndum, qui tamen formam securi non tribuit: sed etiam dat "formam creaturis agentibus, & eas renet in esse: Vnde , non solum est causa actionum, in quantum dat formam, quæ eft principium actionis, licut generans dicitur effe -, causa motus gravium & leuinm : sed etiam sicut conservas , formas, & virtutes rerum, prout fol dicitur causa manifeifationis colorum, in quantum dar & conservat lumen, quo manifestantur colores. Et quia forma rei ost intra

"rem, & tanto magis quanto confideratur, ve prior & "vniuersalior, & ipse Deus est proprie causa ipsius esse vni— "uersalis inomnibus rebus, quod inter omnia est magis in— "timum rebus: sequitur quod in omnibus rebus Deus inti"me operatur. Er propter hoc in sacris scripturis opera"tiones natura Deo attribuuntur, quasi operanti in natu"ra, secundum illud Iob 10. Pelle & tarnibus vestisti me "

osibus & neruis compegiftime.

Ex quibus verbishabemus, quod Deus rerum & operationum in omnibus creaturis est causa finalis, quam vocant quidam moralem; & actiuam, vt dante formas & virtutes, & applicante easad operandum, sicuti generans grania, & leuia mouet physice, vraiunt, & conseruatformas & virtutes corum, sicut sol est causa manifestationis colorum, in quantum dat, & conservat lumen, quo colores manif. stantur. Nihilominus constat, quod gravia & leuia habent in seipsis principium motus actiuum, & formale, quod acceperunt à generante. Et ideo dicuntur moueri à generante, vt probatidem p.2.9.36.ar.2. o. Item 2.d.18.9.1.2. o. Irem 3.d.3.q.2.1 ad 6. 6 d.22.q.a.3.2 quafiuncula.p.ar.2.ino.Ite contra Gentes 23. ad 4. 6 5. 6 7. 6 in lib 4. cap. 11. 6 Pol. q.s.ar.s. Ergo in via D. Thoma Deus est agens opetanostra, in quantum dat formas & virtutes agendi, & operandi generaliter, non quia particularizat actiones. Effectus enim particularitas, & modificatio, vt probat in p.p.q. 4. ar. 2. 0 23. & q. 13. affimilatur particulari, virtus autem vniuerfali, Actio enim vniuerfalis, est immediatior effectui, & proximior secundum virtutem : particulare enim agit virtute vniuerfalis : sedipsa causa particularis est proximior & immediation effectui secundum suppositum, & modum ad. actionem, & adid quod per actionem educitut, sicut loqui. tur S. Thomas, 1.d 12.ar. 3.ad 4. Item ver. 24. ar 1 ad 4. causa prima dicitur principa is simpliciter, quia plus influit, caula secunda dicitur principalis secundum quid, quia plus. conformat.

At si actio solum æquaretur Deo secundum modum,nedum secundum essentiam actionis, nec agerent secundæ

# 184 De Pradestinatione, Electione,

cansa; tunc sequeretur, quod sormæ rerum nihil agerent de se, & virtutes canum essent frustra, aut solum instrumenta, id quod D. Thomas omnino negat p p. q. 105.5.0. Sequirur enim opinio Mahometanorum quorumdam: qui, teste Auerroe, detrahebant causalitatem à rebus, ita quod ignis no calesaceret, sed Deus calesaceret in igne, vnde subtraheretur ordo causæ & causati.

Item ait. Virtutes operatiuz in rebus essent frustra, imò, res onnes essent frustra, si propria operatione destirue,, rentur, cum omnes sint propter suam operationem: sem,, per enim impersectius est propter persectius. Sicut igitur
,, materia est propter formam, que est actus primus ita sor,, ma est propter operationem, que est actus secundus, &
,, sic operatio est finis rei create. Sic Deus operatur in rebus,
,, quod tamen ipieres proprias habent operationes. Idem
probat contra Gentes lib. 3. cap. 69. & applicat res ad operadum, vt coquus ignem, qui tamen sua forma propria ignit
vt dicitur. 3, con. Gent. cap 67

Nec te moucat, quod a iquando comparauit securi causas secudas, hoc enim propriè falsom est, vt patet ex prædicto textu, & rationibus contra Mahometistis. Et ver. q. 24.47.1 ad dicit exemplum hoc esse faitum ergò sed intellige similirudinarie. Non enim bos est quasi securis, sed quasi seruus i iudex, qui operatur virtute regis, & instrumentum aliquo pacto, non omninò : vt patet ex 2. contra gente s.21.

Et in p. 2, q. i.a 1. docet creaturas irrationales comparari ad Deum, sicut instrumenta ad causam principalem, vt elementa & animalia, quæ rationem sinis non cognoscunt, nec sibissinem præstituunt: Rationales autem non sic, sed sicut silios, vt alibi docuir ex Apostolo. Aug. quoque de mer. Epese rmissiba. eap. s. docet quod homo adiunaturà Deo sicut agens voluntarium & coagens, non sicut terra & lapis: nec sicut brutum, cui non dedit rationem & voluntatem.

Car and motores own, in

Deum, quamuis moueat voluntatem hominum haudtame determinare nisi ad bonum in universali : & liberum arbitrium esse mediorum, liberam voluntatem, etiam finis, & à seipsa determinari, eo quod habeat non solum in se principium motus, vt naturalia, nec solum de sevt bruta, sed etiam à se: vtid quod est proximum Deo, minus indigens determinari': non indigere autem, quoniam cogno cit finem, & media es rationem mediorum ad finem, vt materia non alligata, & ideò à se se determinare & modificare, quamuis & à Deo vniuer saliter agente: qui essi determinat ad supernaturalia ad vnum, non tamen ita quod non possit cessare & dissentire motioni de facto.

### ARTICVLVS II.

Vm autem S. Thomastra ctat de voluntatis actibus, incerintellectus & volutas, iuxta dogma eius, & omnis potentia sit à Deo, actiones & volitiones sint à Deo, non tamen sine nobis: nec eo ritu nobis, quo euenit in naturalibus, vbi propriæ formæ & virtutis actio concurrit vnà cum actione Dei vniuersali, quæ datesse, & virtutem, & applicationem ad actum, nec aliter euenit quim quod Deus prædeterminat, vt dicunt Thomisse; sectita nobiscum, vt nos etiam operemur ex nobis, licet non quasi ex nobis; quoniam prima causa quæ dat esse, & virtutem, principalius agit: attamen non prædeterminat

voluntatem nisi ad bonum, & in communi tantum, co quod libertas arbitrij, vt est entitas, & à Deo solumodo ad bonum inclinatur, sed relinquitur in manu consilij sui obiecti electio, & minorisboni & apparentis pro maiori, & verò vi possit deficere & non deficere, quod est peccare, & non peccare.

Erga finem mon datur liberum arbitrium fed dibera voluntas : fed erga media wirnmane.

1. ratio , qua bomo eft li-

mon ag.t per formam

vnam, sedper

ber , quis

plures.

RR.II

Dicit ergo ver.q.24 art.1 ad 20. Quod erga frem non datur liberum arbitrium. Quoniam nemo judicat seu arbitratur an fœlicitas quæ finis est, sit amada & protequenda: , vnde non datur electio, sed tantum libera voluntas, quoniam non contra voluntatem, sed secundum voluntatem , in finem inclinamur, sicut creaturæ omnes ad proprium , finem sponte; libertas arbitrijest erga media ducentia ad finem : in nobis enim est hæc vel illa capesfere, nunc aut , prius, & hoc vel alio modo.

Reddit huius conditionis rationem in p. p. q. 41. a. 2. 0. , Quonianatura agit per formam vnam, sed intellectus per plures species intelligibile; & pluribus modis variabiles, , ideò non inclinatur ad vnum ex sua forma, nisi in finem, , qui est vnus vno modo, ad quem tendit per modura natuæ.

2. quia ad virumque se babes , 89 adus volum. sarius poteft effe & non

Et pot. q. 2. a. 3. ait. Voluntas in quantum voluntas ad v-, trumque le habet. Potest enim voluntas agere & non age-, re, sic vel sic facere, & velle, & non velle. Et si respectu , alicuius voluntati hoc non conueniat, hoc accedet volun-, tati, non in quantum voluntas est, sed ex naturali inclinatione, quam habetad aliquid, sicutad finem vitimum, quem , non potest non velle, sicut voluntas humana non potest , non velle beatitudinem, nec potest velle miseriam. Idem dixit p.p.q.41.a.2.

Exquo pater, quod omne illudocuius voluntas est principium, quantum in se est , possibile est esse, vel non esse,& effe tale vel tale, & tune vel nunc.

quia voi iuntas nec quest effe-Aum , nec quoal allis

Item q. 3.4.13. O. Inter voluntatem & naturam hoc in-, tereft ; quò i natura eft determinata ad vnum , quantum ad in ad vnu id quod virtute nature producitur, & quantum ad hoc maura, quod est producere, & non producere. Voluntas veio

quantum ad neutrum determinata inuenitur. Poteft tamen per voluntatem aliquis hoc vel illud facere, ficut ar-, tifex scamnum , vel arcam; & iterum facere ea . & à faciendo cessare. Ignis vero nonpo est nisi calefacere ea. Non potesta iud inducere in materiam, quam effect um similem fibi & c. Ide docet p.p.q. 42. 2. 6 9.82. ari.p. 6 2.6 9. 81.

Item ait. Omne illud, euius principium est liberum arbi- 4. quia potrium, quartumin fe est, potest este & non este, tale vel teff este 5 tale, & potest este tunc vei nune, vt dicebat pot. q.z. art. 3. voluntaria

At ver. q. 24 art. 1. ait, qu'od corum, quæ fiunt, alia hi- %. bent principium mon s sui, & actionis in seipsis; quædam bein/eprin , extra feipla. Quæ extra violenter mouentur, nihil con- upum ini "ferente vim pallo. Qua habent in se principium motus motus ve , duplicia funt : alia enim mouent scipsa, ve animalia : alia nin aliad " minime, ve grauia & leuia : siquidem illa distinguuntur in " violenta. , partem mouentem, & motam: ista verò minime, propter- quia non , caque mouentur à generante per se, à remouente pro- mode in se hibens per accidens. Etlicet moucatur seipsis, non tamen sedenand , à leipsis, quoniam non sunt sibi iplis causa agendi, ed a- se ve bruta: , stringuntur ad agendum, vel mouendo per formas, quas per sper sper. , ab altero receperunt. Eorum verò quæ à leiplis mou etur, ficationem , quorumdam motus ex iudicio rationis proueniunt, vt at obsettis, homines; quorundam verò ex iudicio natura i, vt bruta: tus fedper , Ista enim licet mouentur proptet finem, non tamen co- iudicium , gnoscunt rationem finis, & mediorum, & habitudinem, plicerum à ,; & ordinem vnius ad alterum; sicut homo, qui propter le & non à , hoc non solum est causa sui in mouendo, vt anima ; sed sie pafetiam in iudicando. Postmodum in 2. art. in corp. Bruta mutal ilem , non habent liberum arbitrium, inquit, quoniam mouen - ex voluntatur visis vel passionibus, nec deinde iudicant, quid deinde obiedis fan. , sit melius facere; vel non facere. Nec vtrum facere sic, vel 14m. non sic, & nunc, vel non nunc, sicut rationalis home. indicium " Bruta habent aliquam similitudinem rationis, & quanca potest variaprudentiam naturalem participant, secundum quod na- re humana, , tura inferior attingir aliqualiteradid, quod est natura fu- non autem à perioris. Ideò habent indicium de aliquibes ordinatum, binialis non ex aliqua collatione, cum rationem fui iudicij igno-Aa ij

, rent, propter quod eorum judicium non se extendit ad , omnia: & similiter est in eis quædam similitudo liberi ar-., bitrij, in quantum possunt agere, vel non possunt agere "vnum, & idem fecundum fuum judicium, yt fic fit in eis , quædam conditionara libertas: Possiont enimagere, si iu-, dicant elle agendum; & non agere, si non i dicant : fed , quia iudicium eorura est determinatum ad vnum : per , consequens, & appetitus & actio ad voum determinatur: vnde Augustinus air, quod mouentur vitis; Damasceunus passionibus. Quia sculicet naturaliter de tali visu. , & de tali passione sic iudicant , the necesse habentà vitione alicuius rei , vel à passione insurgente, moueri ad , fugiendum, vel prosequendum: sicut ouis viso lopo ne-, celle habet timere, & canis infurgente passione iræ ne-, celle haber latrare. Sed homo non necessario mouetur ab , his, que fibi occurrunt, vel à passionibus insurgentibus, , quia potest esaccipere, vel refugere. ] Et in resp.ad z. inquit. Potentia brutorum, secundum se non magis inclina. "turad vnum oppositorum, quam ad alterum, sed iudi-, cium quo applicatur potentia motina, ad alterum oppoli-,, torum est determinatum, & sic non sunt liberi arbitrii. Et "inresp ad 3. Quamuis sit indifferentia ad agere & non age-" re in bruto, considerata actione secundum seipfam, ta-, men considerato ordine eius ad iudicium à quo prouenir, quodest determinatum'ad vnum, etiam ad ipsas actiones vnum: fed à obligatio quedam derivatur, tollens rationem libertatis, que obligationon est in homine. ) Et refp. ad 7. Hominond volun. Des & bruta beneficiis & flagellis aguntur. Sed in potestate hominis est vti eisdem similiter repræsentatis præceptis & prohibitionibus, beneficiis, & minis à judicio rationis determina: multipliciter agitati; sed bruta his non possunt non vti dicium fit ad quoniam indicium illis est naturale, dererminatum ad vnuminon à , vnum, licet actio effet indifferens. Et p.2.q.1. art. 2. bruta ad plura of ,, sunt quasi instrumenta mota à Deo, non autem homo: ,, quoniam à se.

Etquid:m ad plura Es bristorum appetitus non determinatur ad DaBionious Es obiettis tate ducitur of necestario Ceruiliter ceffere.

FR 201

Irem paturalia aguntur impetu propriarum formarum determinatarum ad voum absque electione à judicio pro-

prio. Homo aurem licet moucatur à Deo, vt dicit p. p. q. 22. ar. 2.ad 4. Tamen mouetur libere, relictus in manu Homo licer confinfui. Potest enim defacto diffentire, ficut diffentit meatur, non vilis & passionibus, quemadmodumin Concil. Trid. seff. 6. tamen neetiani probatur, vt infra-declarabitur: quoniam Deus mo- necpiadeieruens non prædeterminat ad vnum, sed mouet, vt vniver- mina:ur nis fale agens , & ad omnia. Et propteres dicit Pot. 9.3. ar. 7. to. ad 113. quod non determinatur voluntas à Deo ad vnum, sed determinatio actus relinquitur in potestate rationis, & voluntatis.

10 Præterea ait p. 2. q. g. art. 6. ad 3. quod arg. sic erat. Si voluntas monetur à folo Deo: ergo nunquam moneretur ad malum. Responder, Deus mouer voluntatem hominis, sicut vniuersalis motor ad vniuersale obiectum volumaris, Aseipsobo quod est bonum. Et sinc hac vniuersali morione homo non mo partien larizatur. potestaliquid velle : sed homo per rationem determinat seiplum, ad volendum hoc vel illud, quod est verum, aut apparens bonum: Quamuis Deus aliquando moueat aliquos adaliquid determ nate volendum, ficut in his quos mouet per gratiam.)

Quibus verbis manifeste docer, quod necobiecta, nec Deus prædeterminant volitiones, nisi cum gratia supernaturalis ad supernaturalia prædeterminat, ad quænon potest perse naturaliter, necper gratiam prædeterminatur non libere, cum eius obiectum sit bonum, ad quod libere fertur, & gratiæ eifam poisit repugnare. Sed in cunctis Deus mouer ad bonum, & non ad malum opus: & ad bonum in communi, non ad hoc bonum, ficut, mouentur bruta, que exhoc dicunturad vnum determinari, ve paulo ante diximus verbis fancti Thoma. Et iterum hoc often-, dit p. 2. q. 10. art 4. Sic Deus mouet ita voluntatem, quod non ex noceisitare ad vnum determinat, etiam per gratiam specia'em, aut per generalem concursum.) Et inp p. q 82.1.6 2. Non mouetur, ait, voluntas necessario ab obiecto, quoad exercitium actus, sed quoad specificatione acus mouernt ab aliquo obiecto, non autem ab omni obiecto, neca Deo, neca palsione, sed tantum à beati-

# 190 De Reprobatione, Electione &c.

nec per gratiam efficacem spe. cialem determinatur,

Idemppq. 41. & Mal. q.1.8.5 11 Liberum arb. cft fo. Lum ad bo num à Deo deficientia à Dono Es fime,eft ex defectu nasuraliter: ex voluntate electine. nectamen ad unrum malum. Ergo indeter. minatum etiam aDeo.

ERPO

Is Præterea in 2.d.25.q-1.art.I.ad 2.ait, quod ad rationem "liberiarbitrii non pertiner, vt indererminate se habeat ad "bonum, & ad maium; quia liberum arbitrium per fe in bonum ordinatum eft, nec malum intendit, nili propter "aliquem defectum, quia apprehenditur vt bonum : cum "non sit electio aut voluntas, nisi boni. Et ideo vbi per-, fedusimum eft liberum arbitrium, ficur in Deo, in ma-"lum tendere non poteft, quia imperfectum effe non po-, test, sed pertinet hoc ad libertatem arbitrii, vt facere & , nonfacere polsir. Bona enim, quæfacit, poteft non facere: " nec tamen malum facere non poreft. ) Ex quibus verbis liquet, quam diligenter S. Thomas docere intendar, quod liberum arbitrium est indererminatum etiam à Deo. licet fit ordinatum tantummodo adbonum: vnde nec errat in hoc, nili quatenus apprehendit malum sub ratione boni. Idquod non potest libero arbitrio Deiaccidere, cum non possit ap prehendere malum sub ratione boni, nec mouere hominem ad malum faciendum propter finem bonum: quod pulchre docuerar p. p. q. 19.

Propterea igitur cum propadet in corpore allegati articuli in 2.d.25.q.1.1. Quod homines habent intellectum, & sunt liberi arbitri), quoniam determinant sibi finem, quia cognoscunt rationem sinis, & ordinem mediorum ad si-

nem.

Probatur, quoniam dominus est sui actus: Es Deus non pradecerminat sines medios . nec actus liberiarbitrii, sicus in naturalibus.

Pot q.; 7.

Tandem in resp. ad 3. inquit. Deus operatur in omnibus, ita tamé quod in vnoquoque secundum eius conditionem. Vnde in rebus naturalibus operatur, sicut ministrans virtutem agendi, & sicut determinans naturam ad
talem dationem. In libero autem arbitrio hoc modo agit,
vt virtutem agendi sibi ministret, & ipso operante liberum
arbitrium agat: sed tamen determinatio actionis & sinis,
in potestate liberi arbitrij constituitur. Vnde remanet sibi
dominium sui actus, sicet non ita sicut primo agenti.) Quibus verbis plane docet S. Thomas, quodideo est liberi
arbitrij homo, quoniam est dominus sui actus, & propter
hoc est dominus, quoniam determinat sibi sinem, & actio-

Res pro fine consequendo, & non determinatur à Deo actio riad voum ; & finis , sicut in agentibus naturalibus. Perthomista è con- non est ad tra propterea facit liberum hominem, quia prædeter- fed ita ad ilminatura Deo, ita tamen quod non determinatur; ad lum quod sivnum. Sed videtur non intelligere quid sir determinari ad mul non pof vnum, vel dissimulare. Si quidem Diwis Thomas lo- idque accidit quitur de determinatione ad quemcuque vnum actum, ita iii, qua ab quod illum solum possit; sicut ignis solum calefacere; vel maniur non ouis solum timere cum videt lupum: quoniam ex visis & is que a se; passionibus ista determinantur, ve protune, non possit tad/e,taignis appolitam stuppam non viere: & ouis vitum lupum men corum non timere, vt patet ex allegatis supra ex q. difp. ex p. p. & arbab obie-2. sen. Quapropter determinatio ad voum non tollit neces nious nec-flitationem : neque ad plura, ponit libertatem. Erenim ca fitatur, non nes mouentur ad opposita, in diuerso tempore & loco pet mine, qui in propriam imaginationem determinatam sic ab obiectis & simpudianjo, passionibus vatie occurrentibus, vr supra S. Thom. etiam gotest cellare. docet. Nec per hoc funt liberi arbitrij, quoniam non ipfi & alina, & se determinant, sed in omni actu determinantur ab alio, ita auter eligere vt non possint dissentire, & aliud eligere. Sic canis cum irascitur, necessariò irascitur, quoniam non potest iudicare arbitcio luo non esse bonum tunc irasci: nec iram deserere sponte, nisialia passione in alsud trahatur, vt fit quando oftenfo baculo definit irafci in alium canem, noua paffione tractus in alium actum, non autem syllogismo nouo, vt homo.

Quapropter ex hoc quod homo determinatura Deo ad quemibet actum, licut canis ab obiecto &ab hero, verè determinatur ad vnum semper, quoniam tune in fensu compolito (qui quidem & lemper est copolitus) no le porest determinare adaliud. Sed sicus servus &canis determinarurab hero loote, non same libere, ita & homo O porter ergo ad hoc quod fir liber, quod iple homo feipfum Meterminerad vium, ve de cuit S. Thomas. Et proptereardizir, qu'od homo à fire maxime volto non porens abstinere unon est liber respectuillius, fed respectu mediorum Sufimum non supremorum. Quoniam à fine supremo de rerminatur, & ad

media non determinatur natura à Deo, sed à se, maxime

respectumali, ve patet Mal. 96.1 ... 6.9.3. ads.

14 Quonia Densal bomuni lolum mouet. Ergo mon sollis libertatem.

Hoc autem præcipuè explanat p.2.9.80 art. 1 ad 3. dicens. num in com , Deus est vniuersale principium omnis motus interioris , humani : fed quod homo determineturad malum, hoc "directe est à voluntate humana, & indirecte à Diabolo per modum suadentis, vel appetibile proponentis &c. Rede fanctus Thom. quidem iuxta Eccl. 15. Non dicas, ille me implanauit, & Iacob. 1. Deus intentator malorum eft. At quoad opporin- niam mouere dicitur Deus hommem in omni actu, audiamus quomodo in malo id intelligit S. Thomas.

.mam object.

EE fr

Quisup. 9. ad Rom. leit.3. exponens illa verba Dei ad Pharaonem. In hocexcitauit:, vt oftendam potentiam meam , &c. inquit, Adbona Deus inclinat hominum voluntates " per se, & indiscrete, tanquam actor bonorum. Ad maluni , autem occasionaliter, id est occasione accepta, non data. ,Inquantum scilicet Deus homini aliquid proponit inte-, rius vel exterius, quod quantum eft de fe, eft inductiuum , ad bonum: sed homo per sua malitiam peruerie vtiturad , malum. ) Deinde probat hoc exemplo Assur & Pharao-"nis.) Pharao cum excitaretur à Deo ad Regnisui tutelam , (quodbonum est) ipfeabufus eit hac excitatione ad crudelitatem &c. Et Isaie 10. Ad gentem tallacem mittam Affur contra populum farorismei, mandaboilli, vt auferat (polia. Quibus verbis docte ac pie probat ex lacris litteris D. Thomas, quod Deus semper mouet ad bonum, sedhomo accepta occasione viitur ad malum. Ergo non prædeterminatur à Deo voluntas ad actum peccaminosum &c. nec compellitur &c. Vtitur tamen malitia aliena ad bonum, vt auaritia Ludæ, ad opus redemptionis: & Nabuchodonodorisambitione, ad puniendum Iudæos: & crudelitate Queniam Neronis, ad Apostolos coronandos: & Pharaonis duritia, ad gloriam Mofish of omen

gnafert li-

Praterbaever, q. 22 art. 4. o. docet hominem , quò beriam, vi nobilior est alis creaturis, eò minus indigere moueri à Deo. gent moneril deirco non determinari volitiones nisi à se, quoniam coignoscitifinem & media & habitudinem mediorum ad fi-

ncm

nem, & non alligatur organo corporco. Propteres à se mouer le ad finem &c. vbi infra cap .... Non ergo intelligunt quid fit libertas aduerlarij, cum dicunt Deum mouere necessaria necessirio, & libera libere, & tamen viraque mouerià Deo efficaciter, itavt non possint in sensu composito dissentite: æquam necessitatem vtrisque dantes, æquamque indigentiam divini impulsus ad opus.

Preterea 2. d 39.9. 4. ar 1.0. Voluntas secundum se est 16 Merum ind ferens ad plura : ted quod determinate exeat ad huc vel led ale fold illum actum, uon est ab alio determinante, sed ipfa volun. determinatate.

Prætereal.2.9. 9. a.4 o.docer quod Deus vt bon uvniuer 17. Quialofale mouet voluntatem ad bonum in communi, itavi non lummouetuv possir nolle bonum & finem vltim u, sed ad bona alia & ad afine: sedamedia voluntas mouet se ipsam, & sele dererminat, Et a. 3. motione sele o. ait, quod voluntas per hoc quod vuit finem mota à fine, mota non mouet deinde seiplam ad volitionem mediorum. Et resp ad alundeme. 1. ait, quod non secundumidem est moues ac motum, sed in ". quantum acu vultfinem, reducit se de potentia adactum respectu corum, que sont adfinem. Et ar. 6. ud 3. amplius declarat, auod Deus vi finis mouet solum ad bonum vniuer. sale, sed per rationem sese voluntas determinat ad volendum hoc vel illud bonum, verum'aut apparens. Idem habet Mal. 9.6.1.

Nullam locum D. Thoma, nec SS. Scripturarum docentium, voluntates à Deo moueri, etiamsi physice, concludere motionem coa-Aiuam aut necessariam, aut inuitam, & cui resisti de facto non possit in moralibus actibus concernentibus institiam & culpam.

#### ARTICVLVS

ER:

VAS obres quantumuisdicant Doctores & ipse D. Thomas, quod voluntas mouetur à Deo, non modo Deusmonere dispositive, sicut à cœlo & à passionibus & temperamento; physice, & & Suggestine, sicut à Magistris & Principibus & Angelis & quedfacitot Demonibus, sed etiam motive, ve ait D. Thomas in 3.contra gentes, seuphysice, vt loquuntur recentiores; quoniam in Scripturis dicitur , Faciam vt faciatis, & faciam vt veli-Dis. Etiterum : Deus dat velle & perficere. Et nei um : Nemo venit adme , nist Pater meus traxerit eum. Nihilominus ex iam dictis pater, quou hæc motio dinina & tractio, non est prædeterminatio ad ynum infallibiliter, & necessario, prærerquam ad finem; qui est fœlicitas, quam nemo potest non appetere, virdictum est. Quapropter omnes auctoritates adducta Stadducibiles, loquuntur vt de motione morali Quando dici & luggestina, vel, de inclinatione tantum phylica, quæ est in trabere. folum ad bonum in communi; ctiami si aliquando ad hoc particulare, citra necellitatem coactionis, & incuitabilitatis: . item per multiplicitatem adminiculorum, vt D. Thom. ver. 9.6.43. docet, hoceft, per luffcagia, exhortationes, praceptores gratias & occasiones, vtà cœlo, & à passionibus sine vi: imò longe suauius: non enim se nobis artemperant, sieut Deus. I lanum est enim, quod aliquando nomo inclinatur à vipo, & à phrenetico humore, na vt necessitetur, teste iglo. D. Thoma; non autem sic à Deo, qui disponit omnia sua-

> c. imply years, continue mortaminebaux. Probatur primo authoritate Augustini in Ican. tract. 26. Voi docet super illo verbo , Nemo venit & c. nisi pater traxerit, quod trahimur non obligatione, fed delectatione re-- pelatorum juxta illud Virgilij.

> uiter, fecundum conditionem mobilium, & caularum fe-

Trabit sua quemque voluptas.

Iterum q 2.ad Simplicianum: trahi pos docer testificati -"ne, &vocatione, & delectatione. Et cum delectant quæ "nos trahunt ad Deum, hoc nobis inspiratur & præbetur "gratia & vo fitas, nquit, nisi occurrerit quod delectet ani& R eprobatione, &c.

"num aut invitet, moueri nullo modo potest. Hocaurem "ve occurrar, non est in potestate hominis. Quod probat exemplo Pauli furentis illuminatione tracti. Et alibiait, quod trahimur quasi oues ostensa herba. Vide 6. Theol. Non ergo incuitabiliter.

ExD. Thoma placitis libertas humana declaratur, & pluribus modis demonstratur.

#### ARTICVLVS IV.

luus Thomas similiter, in opusculo de prascientia & prad. cap. 6. ait. Nullus culpaturiulte, nec laudatur Quomodo ,, de co quodipli necessitatem, aut coastionem ingerit : & diana, sine cuius causa in ipso non est &c. Propterea in resp. ad 2. in. testisfacere. quit. Voluntas humana non ligatur, nec impeditur per prædestinationem : sed iuuatur ad supernaturalem actum. Et , propterea Christus dixit , fine me nibil potestis facere. Item welle , & , voluntas hominis libera est, non tamen habet hanc liber- perficere, , titem nisi à Deo, qui est causa efficiens huius libertatis, quia est au. , & prima causa ad quam reducitur actus secundarum. Et & graus: , sic intelligitur Apostolus; Deus operatur in nobis velle, & non gana noster , perficere. Actus enim volitionis est noster, sed nosa Deo.) estellus me-Quibus verbis clare oftendir, quod authoritates supponen- entabelitei. tes libertatem nostram, & actiones Deo, intelligütur ex hoc quod Deus est author gratic, sine qua nihil posiumus supernaturaliter. Non autem quod non possimus naturalifer per auxilium generale: vel quia prædeterminamur.

Præterea ad hoc idem clarificandum, subjungit. (Ft cum Ioan. 6. dicitur. Nemo venit ad me, nist pater qui misit non moues, me, traxeris &c. dicendum quod non trahimur violentia, inclente, sicut Susanna trahebatur ad mortë; Vec necessitate, sicut nid necessa; Eleazarus volens ad supplicium trahebatur 2. Machab. 6.

Nec timore supplicij, vt dicitur Iacob. 2. Ipsitrahent vos ad indicia &c. Sed tractio ista, de qua loquitur Christis, vt ostë-

Bb ij

"dit Glossa, non est violentia, nec necesstatis, nec inuiti, " led voluntatis, & desiderii, de qua dicitur Ofeatt, in funiculis charitatis traham cos; & Cant.1. Trahe me post te.) Quibus verbis excluditur efficacia illa phylice trahens, cui retisti non potest in sensu composito, & qua velle decreto, aut impulfo, vt Eleaz ar nece'sitamur; quam magnificant loquentes pro D. Thoma contra D. Thomam. Concordat cum huius opusculi verbis, id quod dicit S. Thomas , p p.q. 105. 3. Quod ficut , qui dat formam , dat etiam " operationem, quæ formam conlequitur, & sic dic tur , etiam operationis causa actiua. Sic Deus dicitur mouens intelleaum ad intelligendum, quoniam dat illi virtu-, tem ad intelligendu, & species intelligibiles.) At in 4 art. "ait. Sicvoitias etia mouerur ab obiecto, quod eft boi um; quia impel. & ab eo, qui creat virtutem vo'endi. Potelt autem voluntas " moueri à quocunque bono, sed non sufficienter & effica. , citer, nisi à Deo. Non enim sufficiéter aliquid potest mo-, uere aliquod mobile, nisi virtus actiua mouentis excedat, "vei saltem adæquet virtutem passiuam mobilis. Virtus ,, autem passiua voluntatis se extendit ad bonum vniuersa-, le, sicut intellectus ad ens vniuerfale. Vnde folus Deus , implet voluntatem sufficienter, & mouet eam vt obie-, dum. Similiter autem, & virtus volendià Deo causa-Velle nihil aliud est, quam inclinatio quædam in obiectum voluntatis, cui proportionatur vltimus finis. Sicut in rebus humanis dirigere ad bonum commune est eius, , qui præest multitudini. Vnde vtroque modo proprium est Dei mouere voluntatem. Sed secundo mundo interius, ,, eam inclinando.) Hac eadem pluries dixit S. Thom. ve diximus in art. I.buins cap.

Quibus verbis manifeste constat secundum D. Thomam, quod Deus mouet, vt obiectum, & vt finis, quod dicunt moraliter aduersarii : effective autem sicut causans virtutem volitiuam, & velle seu inclinationem, & dirigit, vt causa vniuersalis. Ergo non prædeterminando actum & particularizando. In generali enim mouet efficaciter, quoniam non potest homo non velle bonum vniuersale,

ER P

quod est Deus. Imo, vt dicit p. 2. q. 109. art. 3. amat homo & omnis crea ura plus Deum, quam seipsam. Omnia enim Deus ad se connectit. Et vt dicitur 2. contra Gentes, quantum dat rebus de bonitate, tantum dat de voluntate &c. Sed hoc bonum & nunc non mouet hominem eificaciter, & sufficienter, quoniam virtus passina, id est, volitina, tendit ad bonum vnjuersale, ficut obiectum adæquatum. Particulare autem est minus, & infra potentia passiuam, idcirco non mouet efficaciter. Propterea potest voluntas non velle quodeuque bonu, excepto summosufficieter: & propterea cum moueturà Deo ad quodeunque bonum (ait resp. ad 3.) , voluntas non cogitur, quoniam mouetur iuxta fuam proportionem, sicut grave deorsum à generante. Et quod , propterea est capax meriti, quoniam mouetur & à se ipsa, , nedum à Deo, ve grave à se, id est à forma gravitatis, ne-,, dum à generante, vt etiam dixit 3 contra Gentes 21 )In quibus locis maniseste negatvolutatem determinari, a Deo nisi ad bonum in communi, non ergo ad malum, nec ad bonum particulare regulariter. Præterea idem D. Thomas luculenter & proprie omnem ambiguitatem dissoluit in2.d. 25.9 1 art. 2. O. dicens, quoniam etiamsi à Deo , voluntas moueatur, nullo tamen pacto cogi au determi-, nari credenda est (vt probarat etiam in art. 1 ad 3.) Si-" quidem ait : Duplex est coactio : quædam sufficiens, quæ ari. : o. ,, compulfio vocatur; quædam verò intufficiens, quæ voca-,, tur impulsio. Sciendum estigitur, quod in partibus ani-, mæ, quædam funt, quæ compelli possunt, sed dupliciter. , Quædam enim compelluntur ex subiecto, sicut illæ vi-, res, quæ funt organis affixæ. Cum enim fine organis ope-, rationes habere non possint, compulsis organis ipsæ quo-, que virtutes prohibentur, vel compelluntur earum acti-, bus violenter extortis. Quædam verò sunt, quæ q idem , subiecto non compelluntur, quia organis affixa non sunt, , compelluntur tamen obiecto, sicut intellectus. I pfe enim , non est actus alicuius partis corporis, vt Philosophus dicit 3. de anima: & tamen demonstrationis vi cogitur. Vo. luntas autem neque subiecto cogi possit, cum non sit orga-

Bb iij

"no affixa, neque obiecto. Quantumcumque enim' ali-, quid ostendatur esse bonum, in potestate eius remaner eli-"gere illud, vel non eligere, cuius ratio est, quia obiectum , intellectus est verum : obiectum autem voluntatis est bonum. Inuenitur autem aliquod verum, in quo nullius , fallitatis apparentia admif eri poteft, vt patet in dignita-, tibus. Vnde intellectus non potest subterfugere quin 3 illis affentiat. Similiter etiam invenitur aliquod falfum, , quod nullam veri apparentiam habet, vt patet in , oppositis dignitatum. Vndeillis intellectus nullatenus , assentitiporeft. Similiter etiam si ponatur voluntati ali-, juod bonum, quod completam boni rationem habeat, , ve vitimus finis, propter que n omnia appetuntur, non po-, telt voluntas hoc non velle. Vnde nullus poreit non , velle effe felix, aut velle effe mifer. In his enim quæ ad , finem vltim im ordinantur, nihel inuenitur adeo malum. , quin aliquod bonum admixtum habear, nec aliquod "adeò bo jum, quod in o nnibus sufficiat. Vade quantum-, que oftendatur bonum vei malum, se noer potest adhæ-, rere & fagere in contrarium, ratione alterius, quod in "ipfo eft. Exquo accipitur, fi malum eft timpliciter, ve , apparensbonum. Et si vonum eifet simplicitet, vt ap-"parens malum. Erinde eft, quod in omnibus, q a fub , electione cadunt, voluntas libera maner, in hoc foio de-"terminationem habens, q rod naturaliter appetit felici-"tatem, & non determinate in hoc velillo. Quamuis au-, tem cogi non possit, nihilominus tamen potelt inclinari , ad agendum aliquid peraliquas disposi iones & habitus. "ex quibus efficitur prontor ad eligendum alteram par-

golum ad finem ultimnm , indeserminate adalud; nuclum.

...

Voluntas fi tem.

Ex quibus verbis docemur 1. quod tam compulsus, quam son cogium impulsus est coastio, (scilicet liberi arbitrii, non voluntatis, quæ cogi non potest, sed mutari, vt dicit in resp. ad 1. & alibi ) Illa sufficient, sita no sufficies. 2. quod compellitur sufficienter liberum arbitrium solum à fine vitimo, qui Deus est & summum bonum, sicut intellectus à demonstratione, & axiomate, non autem abalis boris, nec malis. 3. quod

sufficiens apud D. Thomam , idem est quod efficax de fa- sufficiens co, vi moxex aliis etiam locis probabitur 4. quod volun- idem qued tatis arbitrium non prædeterminatur à summo bono, vel efficax. summo malo, sicut intellectus às uma & certissima veritate, & certissima à fassitate & c. & à nullo also obiecto, nec à Deo non clarè viso, nec à Deo mouente per gratiam & auxilium, nisi dispositiue & ad pronitatem. Dixerat autem inart. primo in corp. & ad z. quod non determinaturà Deo, fed relinquitur in tua libertate, quod eligat hoc vel illud, ita vel aliter: nuncaut tune, quatenus per hoc fit dominus fui actus. Item in 2. art.ad 4. docet , quod fummi m libertatis est in voluntate. Liber enim dicitur, qui est dominus sui actus, & causa sui est. Et in z. probat, quod omnes actus , humani funt à voluntate imperante, licet non omnes eli-, citiue. Item liber est, qui à se mouetur, vel ab alio sicut siple vu'r, vi fi ins à patre, non ficut feruus.

Iterum in 2.d. 28 g.I.a 1.0. Non effet homo lib. arbitrij, nisi ad éum determinatio sui operis pertinerer, vt ex pieprio iudicio eliceret hoc aut illud. ) Et tandem concludit quod Deus concurrit vt vniuerfalis caufa boni, non vt particularizans: alioquin non diceretur homo per se te deter-

minare. 6. Quapropter contra mentem S. Thomæest, quod qui prædererminatur ab alio positi esse liber. Vnde etiam con-, tra gente: 88 .liber dicitur homo, quoniam iudice ratione ad volendum inclinatur. Qui autem inclinatur à passio-, ne, aud aliunde, ita quod secus iudicare de facto nequear, , liber non eft, icet sponte operatur, vt canis, quoniam non , est causa sui, ve dicitur 1. Metaph. nec dominus sui ac. Idem oftendir ver q.24. & alibi. vt supra. Et p.d. 39 q.2.4 2. manifeste docet quod actus voluntatie sunt præuisi & non prouisi: sic enim evenirent ineuitabilit. r. Ergo non estet libera, quia mota à Deo.

7. Porro & Austoreles pipolit 8. Dominatur maritus (ait) iche. , vxori ciuiliter : Pater filis rezulariter: Dominas feruo heri-, liter: queniam feruns omnino non habet deliberandi arbio trium : Malier babet, fed inuandum : Puer babet, fed im-

Ex Aristo

persestum, &c. Igitur (inquam) si voluntas hominis cum determinatur ab alio, non est libera, quia no deliberat ex se, vt vocabulum quoque accusat : sed sequitur, vt services deliberantem, aut quomodolibet mouentem: & quantum determinatur ab alio tantum habet de servitute, & deficit de libertate. Et propterea Lutherus secu libertum de servo arbitrio: putavit autem in omnibus actibus voluntatemà. Deo physicè moueri, ic simul determinari essicaciter, contra quem statuitur in Concilio Trident. sesse so can 5. Si quis dixerit liberum hominis arbitrium à Deo motum, & excitatum nihil operari, assentiendo Deo excitanti, o mouenti quo ad obtinendam instissationis gratiam se disponat ac praparet, nec posse dissentire si velit, sed veluti inanime quoddam, nihil omnino agere, merèque passuè se habenre, anathema sit.

Exquo canone, docemur liberum arbitrium cooperari gratiæ excitantiacceptando: qua acceptata se se disponir, & præparatad iustificationem: eiusque actum esse consentire & cooperari. Item eius actum contrarium esse dissentire, reluctati, & non cooperari, & vtrumq: e posse: Alioquin erit solum instrumentum inanime, vt terra: vel animatum libertate carens, vt dicebat Aristoteles de seruo, &

Hoc autem docer idem S. Thomas 3. centra Gentes 48. dicens. Liberum est dominus sui, & causa sui, seipsum mouens, non ab alio motum determinate. Ideoque habens pro obiecto bonum vniuersale. Quæ enim non agunt niss ab aliis mota, & determinata a junde ad prisculare bonum, non autem à se, illa, inquit, non sunt libera sicut

D. Thomas de cane.

bruta: quæ aliqualiter quidem sunt libera, quatenus vtuntur iudicio: sed quia deteminato ad vnum per passionem, aut obiectum. Idcirco non sunt vere libera.

Quibus ex verbis elicimus, quod si homo prædeterminetur à Deo ad omnem actum, & ad singulos, vt volunt Pseudothomistæ, multo minus esset liber homo quam bruta: quoniam, vt aiunt, semper in omni actu determinatur à Deo, qui potentior est quam passio, & obiectum vi-

fum, & imaginatum, quo determinantur bruta. etiam diciturà D. Thoma, compelli hominem à fine, ita vt non sit liberi arbitrii respectufinis, quamuis vaide sponte in fi sem feratur voluntas. Sed ideo non libere, quia non potest nonvelle esse fælix.

Non ergo propierea quod sponte mouetur à Deo, & iuxta suam inclinationem homo, fiue quoniam infunditur illi inclinatio, proprie est liber, vt patuit ex pluribus textibus S. Thoma; sed quia se ipsum determinat. Alioquin instrumentum effet prorsus, & non per se volens agensque. Erenim bruta sponte mouentur à pastore ad pascua;

Propterca etiam in eodem 3. contra Gentes 112. probat Nonefti-. S. Thomas, omnes creaturas rationales gubernari à Deo bertas ines, propter seiplas, quia liberas. Ergo (ait) propter se, cæ- jum non de. , teras verò non proptet le iplas, quia liberæ non funt, nec terminat. "propterie; & ideo ab alio reguntur ad operandum, tama , qua feruituti subiecta, vt dicebai Aristoteles de mancipiis.

Item cap. 148. probat, quod auxilium diuinum non cogir hominem ad opus bonum, sed facit, vt voluntarie faciar, tamquam dominus sui actus, & propter se operans, & à le, quoniam variar, licuti vult iudicium vo utate motu. In brutis enim seper appetitus sequitur iudiciu. Iudiciu vero passionem ab obiectis & subiectis illatam, instinctumque causæ primæ. Nec potest appetitus & voluntas, iterum refurato judicio, aliud inire, ficut homo, ve etiam dicebat in ver. q. 24. ar 2. & p.p. q. 83. & Pot. q. 2. ar 3. & q. 3. at. 13. Imo p.2.q. 1.a.2. probat quod tota irrationalis natura coparatur ad Deum, licut instrumentum morum ab illo : sed per proprias formas. Creatura verò rationalis, non sicut instrumentum equoniam à se mouetur, non à Deo: nisi in quantum Deus dedit elfe, & virtutem liberam, vt possit se se mouere: quoniam cognoscit finem, & media, & rationem mediorum ad finem : bruta verò apprehendunt finem. sed non rationem mediorum: ideo indigent Deo mouente & ductore.

Item in cap. 159. eiu/dem 3. contra Gentes, docet essein potestate hominis, etiam post peccatum impedire, & non

impedire gratiam de facto, quam Deus dat omnibus. Et propterea impurari sibi ad peccatum, si non recipiunt lume, quod illuminat omnem hominem venientem in bunc mundu: & vult omnes faluosfa :ere. Ergo fecundu D. Th. non prædeterminatur à Deo illa impeditio, & no impeditio. Alioquin folutio argumeti, quod dicebat, non posse imputarisibi, quia non resurgit à peccato ad gratiam, cum hoc non possit sine gratia. Illa, inquam, folutio eller peritio principii, videlicet dicere. Est in nostra potestate saltem impedire, & non impedire. Et profecto si homo absque prædeterminatione diuina, non posset operari & impedire, & non impedire, & hæcprædeterminationonest in nostra potestate: sequitur quod homo non est liber vllo pacto: nam ducitur abalio, nec porest non duci, nec habere vt ducatur in se quippiam actionis, aut occasionis, aut disposicionis.

Vnde etiam D. Thomas 3. patte, q. 46. art. 2. Dicituris etiam necessarium ex aliquo exteriori, quod quidem si sit scausa efficiens vel mouens, facit necessitatem coactionis, aut dispositionis. Et 2. contra Gentes 29: Invenitur, ait, conecessitatis alius modus, secundum quod dicitur aliquid snecessariu absolute: quæ quide necessarius depedet excausis prioribus in esse, sicut principiis essentialibus, vt materia, vel forma; vel ex causis efficientibus sue mouentibus. Mo, uet ergo voluntates vniuersaliter ad bonum ex generali, consluxu: non autem determinat essicater, vt aiunt.

Item 1. perihermin. lett. 15. Sciendum, ait, quod necesfitas ex causis prioribus, est necessitas absoluta; & paulo, post. Necessitas ex causa efficiente, est absoluta. Quod autem necessitatem exeo, quod est posterius, in esse est necessitas ex conditione vel suppositione.

Iterum Mal. q.9. art. 1. Quando præcedens dispositio, aut passio vehemens, non subsicitur voluntari, & ipsi primi motus, faciunt necessitat em absolutam. Quando vero subsiacent voluntari, vt secundi motus, & passiones non vehementes, snon faciunt necessitatem absolutam. Sie etiam dixerat 3. contra Gent. 18. 6 148. 6 ver. 4.24. Quod, quoniam iudicium ex visis & passionibus præcedens in

brutis, non subiacet voluntati corum, sicut præcedens , iudicium nostrum nostræ voluntati, facit illis necessitatem absolutam, libertatisque euersionem.

Ex his infero: Sed motio Dei prædeterminans non fubiacet voluntarinostræ ve fiat, nec respuiporest in sensu compolito. Ergo facit absolutam necessitatem, si prædeterminat. Hac de causa, inquit Damascenus lib. 2. cap. 29. , quæ in nostra potestare sita sunt, non Dei prouidentiæ, sed nostro libero arbitrio asiignari debent, & cap.30. Illud Patram (3 , (cire interest Deum omnia quidem præscire, led non om- Philosopho-, nia quidem prædefinire. Præscit enim ea etiam , quæ "". in nostrapotestate & arbitrio sira funt. At non ea prædefinit. Iustin. q. 58. ad Gent. negat prascientiam & decretum effe causam futurorum. Item Cyri. in Ioan. 4. quod si Iudas & Adam, & Saü', & Lucifer peccassent ex decreto, vt adimpleretur quod Deus præsciuit & prophetauit: nequaquam corum peccatum effet peccatum, fed meritum & laus, quoniam adimpleuere scripturas, id est, decreum scripturis reuelatum. Et Gregor. Ny sfenus 7.de Philoso-, phia cap. t. & lib. 8 cap 4. Ea, inquit, quæ sunt in nobis , non effe ex providentia. Qi æ verba fun: eriam Senecæ & Ciceronis, & Aristotelis. Alloquin, aiunt, non esset in nobis fien bonos vel malos, & periret Resp. lex & doctrina. Et hos exponens D. Th. 3. cont. Gent. cap. 88. aig non fubtrahi à providentia voluntares humanas, sed non dererminari necellario, ita vt non possint dissentire. Vnde etia Chrys. Hebr hom. 2. Non ant ecedit nostras voluntates, ne nofrum læderet arbitrium. Ambrof. vero .... inquit, ne nostram temeraret libertatem. Item Hieron. ep.146. ho-"minem italiberum ponit, vt viuat non ex imperio Dei, sed ex oblequio, id est, non ex necessitate, sed ex voluntate. Augustinus de litera & spiritu cap.3. Legimus, non " est potestas nisi à Deo: sed non legimus non est volun-, tas, nisia Deo. Et 10. de Ciuit. cap.9. air. Sicut omnium , naturarum eit creator, ita est omnium dator potesta-, tum, non voluntatum. Er recte non scriptum eft, quia 3; verum non est. Et 7. de civitate Dei, & 3 de libero arb.

,, 18. Quæcumque ista causa est voluntatis, si non potest ei resisti, sine peccato ceditur. Anselm. etiam libro se-

eundo cur Deus homo capite decimo; ostano. Necessitari à præcedente causa eam quæ sequitur sæpe docuit in de conc. prædest. Quam insulse & violenter respondent Pseud. his austoritatious ignorantes Philosophiam Patrum nemo non videt. Quando ergo D. Thomas diceret (quod nunquam dixit) determinari à causa divina voluntatem humanam, intellige semper, vel moraliter, ve ipse exponitivel physice inclinative, non necessitative, vel solum ad bonum in communi. Et sic cum in p.p.q.19. a.9. ad 3. V bi , respondet, quod necessitatur voluntas, & causa omnis à , Deo, non autem à Deo, qui quantum vult, agit. V bi sane prædeterminationem non assimata libi negatam, sed generalem instruentiam non necessariam in liberas causas, cui sasmodi ponunt Pseud. assimata. Ergo solum inclinationem, non esticacem absque nobis consentientibus, licer

de se esset essicax, si salvaret nos sine nobis, vt docet ( hry-

soft, de laudibus D. Pauli bom ....

Aue non pradeterminat fine

64H f.s.

Senfus S.

Thom. de

desermina.

tions à Dec.

Profecto nemo non videt, quod si decreto antecedenti præuisionem culpæ, id quod nullus Patrum admittit, Deus reprobat innocentes, & prædeterminatione temporali efficaciter mouet adactus, vnde fiunt nocentes necelsariò damnari, necessitate suppositionis Deo, nobis autem absoluta: imo & Deo absoluta, & sicad gradus gloriæ, & perditionis certos, vt operanon profint nostra, ad diminuendum malum, nec ad augendam gloriam, & quidquid adducunt, respondendo, esse falsum medicamen ad excusandum Deum : vel potius iniquam opinionem quam de Deo habent. Neque etiam libertas est in nobis, nisi titularis, nec in sensu divilo à decreto, vel ab actibus decreto præfinitis, vt possit euenire aliter, fingipotest. Prædeterminata enim est veritas antecedenter. Vnde concludie Ariftoteles, & Plato & Alex. Aphrod. in opufc. de fato, & in opusc. de eo, quod in nobis eft. Et similiter Nyslenus, Damascenus, Augustinus, Hieronymus, & omnes Patres atque scholaftici concludunt, nihil prodesse leges, exhornient actus, qui decreto antecedenti prædeficiti sunt, non qui à lege & consilio imperantur, nisi coincidant cum decreto.

Præterea sicutifequebatur ad reprobationem antecedentem, ita sequitur ad prædeteim nationem illud absurdum, quod videlicet Deus operatur solum, vt fortis & potens, non autem, vt etiam sapiens & bonus. Quoniamà capricio, vi vulgo dicitur, prædestinatad bonum & ad malum, saltem quoad substantiam actus, cui necessario formaliter prauitas inest, non autem exprauit's meritis & demeritis: & similiter emollit, & indurat à capricio antecedenter ad culpam. Et hæc est lex antichest, qui teste. Daniele, adorabit Deum Mahozin, id eft, Deum potentiæ & fortitudinis, ipreta sapientia, & bonitate. Hanc tenent Mahometes, Lotherus, & Caluinuseius pracurfores, & qui de corum semine descendunt. Quamuis enim alsignent opinatores libertatem, & possibilitatem aliter faciendi, quas Calvinifiæ negant, tamen nulii eft vfui hæc li- podeure berras & possibilitas in fentu diusto, ve omnis Philosophus, minaiores & Theologus affirmat : & quamuis Augustinus æternali- Mihozin. ter reprobet, & temporaliter prædeterminet aliquande, vt videtur Pleudothomistæ: non tamen sine causa, vt videtur Pseudothomistæ. Nam saltem assignat pro causa peecatum originale. Et similiter ex causa indurat, nec prædeterminat necessitatem. Et omnes aunt , occulto Dei iudicio iffhac fieri in decreto aterno, & temporali, fed tamen iustissimo. At quidem nulla iustiria assignari potest in tali in dicio, pisi ex pravisa malitia, non autem si & volira. Isti autem effirmant ex non prævisa malitia, vti nos dicimus, nec ex pracedentibus operibus ante immissionemanimanim, vt Plato & Origenes opinantur. Igitur omnino cum Luthero sentiunt, dicente, Deum sic facere, quia Dominuseft, & potett , institia autem nul'a mest in porentia fola. Alioquin iuste omnis diues opprimeret pauperes & omnis Tyrannus iuste ( ex hoc qued potent fe-

De Pradestinatione, Electione? 206

lum ) inuaderet omne regnum , ficut lupus agnum. Er-20&c.

Calsinas Tyranga. Deum : cmiamfidio wm factune.

12 pm

Præterea hæe istorum responsio prodest, vt ostendatur Deus non folum tyrannus, sed minper institutios & mendax. Hoc enim super Calumi impietatem addunt. Nam Calaini end Deus dicit le fecilse omnem hominem ad fut imaginem. & omnes velle filuos, & neminem perire, sed ad æternam hæreditatem deuenire. Et propterea omnibus eamdem lege n dat, vt secundum illam viuant, li volunt consequi finem hunc, quem ramen ab æterno flatuerat illis non dare omnibus. Ergo iabendo decipit & fallit. Quidquid enim feceris, etiami pofueris supra sidera nidum toum, randem cades in gehennam. In hoc exclamat Chayfott. Deus dicit. , Si audieritis ma, bona ierra comedetis: fi autem non audieoritis, gladius denorabit vos. Vos asiem deciris, fine andie-3, ritis, fine non audieritis; gladius deuorabit vos. 2 miam antecedenter ad omnem præmionem obedien iæ & mobedientig frattet man at Erper sefte an dogin : miginarium de absoluto decreto esertiris dogma, & leges Dei conditionaras, fi audiericis &c. tang iam meirus & capientius, quam Deus, dogmata facere, & eius nobiscum tracta. tionem inteliexeritis.

Dei.

Præterea addunt aliud ma'um calamnie haic. Dicunt enim Deum habere duas voluntates i far produorum, qui aliudclausum in pectore, aliud promptum in lingua habent. Ac proinde voluntate signi per linguam pollice i omnibus hominibus paradifum, & auxilia cò perueniendi. Per voluntatem vero beneplaciti in pectore clausi, non velle quod promittir, nec auxiliari, fed potius permittere, vt malefaciant, & cum funt in peccato, vt moriantur : quippe qui fecusquam fignificat, statuerat, vt deceptor, in corde suo.

Sedfalluntur, non intelligentes diffin aionem Theolog. priscorum. Nam apud D. Thom, ver. q. 23.4.3. & p.d. 47. q.i. art. z. Voluntas beneplaciti distinguirur in antecedentem &confequentem. Siquidem vtraque est vera voluntas, & nonficta. Patet enim, quod vt pater, vult omnes faluos, p.p.q. 14. art. 6. vt iudex, non omnes. Et voluntas

Poluntas confequens benest. Es antecedens probainr.

vna perennis est bene operanti dans gloriam : male operan. ti pænam, Rom. 2. Nam & voluntate figni etiam damnat præceptorum violatores. In omni autem præcepto pæna & præmium-affignatur. Ergo facit quod fignificat, & voluntas beneplaciti est etiam signi. Vude cum peccamus finaliter contra pracepta, & prohibitiones, damnamur, nisi pœnitentiam agamus, vt ipsavoluntas signi etiam significat. Nec Deus aliud clausum in pectore tenet de nostra salute, nisi quod præcipit, & comminatur signo. Igitur voluca tas maleplaciti effet illa quæ fine caufa vult damnare.

Quando ergo aliqui doctores dicunt, voluntatem figni Expect dift. discordare à voluntate beneplaciti, intelligunt quoad effe- voluntation dum, ex nobis oriente discordia. Deus enim beneplacito insia fandamnat scelestum imp cenitentem : cui signo prædixerat salutem, quoniam omnes vult saluos facere: Sed non aduerture, quod salus promissa erat operanti bonum, non aute absolute, aitenim; si vis advitaming redi, serua mandata. Offertur omnibus ex beneplacito Dei, non recipitur ab omnibus ex maleplacito aliquorum, non Dei. Damnantur non recipientes, ex beneplacito Dei indicis, curus tamen voluntas paternalis, non est mors peccatoris, vt fare protestanir, & non infideliter, sed veraciter, & antecedenter: sed voluntas iudicialis eff, vt pereant qui volunt perire, ficut læpe diximus. Pater omnes filios facir fibi similes & bæredes; & nauta omnes merces vult falvare; fed adueniente culpa & periculo aliud placer, &c. Nec mutatur Deus, sed homo. vt dicitur Ezech. 28. 6 33. Nam si auerterit se impius ab , iniustitia sva, & fecerit ponem, Deus que que recipit eum in gratiam. Et fi inftus recedit à inftitia, similiter Deus à promissis &c.

Hæc est Deilex; qui vult scrurari abscondita, & suo metiri ingenio, faciet Deum proditoreni & Tyrannum & Mahozin.

Examinandam esse opinionem asserentem, quod Deus mouet omnes creaturas & naturales, es liberas efficaciter, es de. sufficiente & efficacimotione.

### CAPVT VII.

#### ARTICVLVS I.

Yor autem examinanda est opinio Pseudothomistarum & Perchomitarum, in qua docent Deum effica-Senfus \ ed. citer mouere omnem creaturam ad proprias volitiones, ippetitiones, & operationes, & ad actusipios peccaminoios, quoad subitantiam tamen, non quoad deformitatem. Ita tamen quod non possunt in sensu composito a i. er vel aliud ve le & operari. Possunt autem, quæ liberum arbitrium habent aliter moueri & velle in tentu diviso. Sicut blas. phemus in sensu composito motus esticacirer blasphemat, & ludas tradit: poller autem abique motione illa aliter velleac facere: & qui volunt malum, velle bonum. Et propterea dicuar, duplex esfeauxilium diuini concursos, alterum uxi. fuf. & sufficiens, quo potest omnis homo benefacere & saluari. Alterum efficax, quo de facto saluatur. Illud omnibus daefficies. tur, hoc verò tolum prædestinatis. Er propterea homini imputari blafohemiæ adumad culpam, quoniam non folum concurrirad actum homo vt Deus, sed ciiam ad deformitatem, ad quam non concurrit Deus, nec præmouer, vt homo. Iterum quoniam potelt in sensa diviso per sufficiens auxilium non concurrere homo ad deformitatem.

Refutatioin tribus con-GAIT.

Contra hac oftendam; Primo ex D. Thoma non distingui auxilium seu gratiam in sofficientem & efficacem per ly operari bene de possibili & de facto. Secundo oftendam distinctionem de lenfu diviso, & composito esse vanissimam

ex codem D. Thoma circa hanc materiam de actibus voluntariis Ac simul oftendam sufficientem, si qua est, reddi efficacem à nobis meritorie, idelt, per illam merentibus ; & à Deo effectiue. Et à nobis iterum fiert inefficacem mert. torie, & à Deonegatine.

Rationem & v sum distinctionis gratia, in sufficientem, & efficacem pro retinendo dogmate contra Pelagianos, gratiam negantes, esseinanem, & progratia intrudere disgratiam, iuxta doctorum positiones.

### ARTICVLVS

St quidem incusandi videntur. Primo, quod dum predetirmivolunt videri gratiæ divinæ defensores, ipsam gratiam naiores nom minuunt des asperant que contra omnes scripturas at- defendant que doctores optimos. Porio Deus non dat spiritum ad opinantur: mensuram, vt supra dicebamus, sed iuxta possibilitatem reci. seddi gratia. pientis, seseque exhibentis, ita quod non ex parte Dei est graita justimodus, sed ex parte nostri, ve probat etiam S. Thom. opuse ciens abique 61. cap. 17. ex facris scripturis. Vnde Dionys. 4. de dinin.no- efficient ex min. docet, quod ficut sol æqualiter effundit lucem omnibus, non autem omnes, nec æqualiter recipiunt, quirecipiunt; sed qui apertos habent oculos suscipiunt, Iremqui aperiunt, alij habent oculos paruos, alij magnos, alij terlos, alij peruios luci, alij minus terfos, minusque peruios. Similiter Chrysoft. in Pful 17. exponens illud. Quoniam in facu-"lummifericordia eius&c. air. Omnibus Deus miferetur. "& sicut lumen omnibus infuditur, sed qui plus accedit, plus ,illuminatur : qui mious, minus. Vnde Pfal.33. Accedite , adeum, & illuminamini. Et Iacobi 1. Appropinquate Deo, & appropinguabit vobis. Et Zach. 1. Convertimini adme, &

ego convertar ad vos.) Mutatio enim & relatio realis ex parte nostriest. Igitur auxilium Dei dicitur esficax, & non esficax, iuxta appropinquationem nostram, vt docet S. Tho. 4 d.17. exponens loca ista; & opuse. 61. probat hoc authoristate Iacob. 1. vbiait. qui dat assuenter & non improperat. Imo & Apocal. 3. stat ad ossium & pulsat. Et in Euang. clamat, venite ad me omnes.

Quapropter qui dicunt Deum dare nobis auxilium sufficiens, quo possumus saluari, non autem quo possumus de sacto, & saluemur: desectum gratizetribuunt, quod non est essicax: contra assiuentiam Dei, & promissionum largita: & solis typum prædicant. Item contra, Eccl. 15. Ne dicas, per Deum abest & c. Sicut dicunt ij desectu gratize sufficientis sieri, quominus saluemur. Contrarium clamat Bernardus dicens.

Queruntur homines, quia sibi desit gratia : sed verius que-, ritur gratia, quia homo illi deest. Imo Deus ait, Quid vl-, tra debuifacere, & non feci , vt faluemini? Isti respondent, quia non dedisti gratiam affluentem cum efficacia: sed cum inopia. Sed contra clamat Apostolus. Eph. 2. dicens. Deus qui dines est in misericordia &c. Et Psal. 129. Copiosa apud eum redemptio. Itie contrario dicunt. Inops apud eum redemptio, vt Bernardus considerat, ex hoc, quod ad paucos efficacia extendunt, & sufficientiam insufficientem ponunt. Nemo enim per illam vnquam saluatus est, vt ipsi fatentur. Nec bonus vsus gratiæ sufficientis nobis prodest. Tum quia non possumus de sacto bene vti, nisi detur à Deo motio efficax. Tum quia ab æterno ante præuisionem culpæ Deus statuit non dare. Sequitur etiam quod redemptio sie pauper & defectius. Quoniam non pro omnibus Christus mortuus eft, fed folum proantecedenter prædeftinatis, & consequenter absque meritis, contraid quod loannes airep. prima. Ipfe est propitiatio pro peccatis nostris, non nostris tantii, sed & totius mundi. Et Chryfost. illud Galat.cap. 2 expones: Qui crucifixus est pro me, inquit, quod totum pro se solo agnoscit Paulus beneficium redemptionis, quia ram pro , vno & pro fingulis, quam pro omnibus passus est Christus,

& si non suffecisset saluare eriam de facto, nedum de possi-, biliomnes, sed tantummodo vnum, toties mori elegisset, quot sunt, erunt & fuerunt in mundo homines: ita pari dile-Atone amat omnium fatutem, licet quibusdam plura, quibusdam pauciora det beneficia. Similiter in hom.8. de laudibus Dini Pauli; quod multa dat auxilia Deus, quæ de , se sunt esticacia, sed nos illa reddimus inesticacia. ) Hanc sententiam omnes Patres amplectuntur, licet solus Augusti- contra pranus aliquando loquens contra Pelagianos (qui tamen a bi oliter docet, & præcipie inresp. ad articulos sibi impositos) fedumgadicere aliter videatur Calumo, quim bot, ait, omnes Patres errarunt excepto Augustino. Sed vide in 7. Tomo abellum r. 15. adarticulos librimpositos, & innenies A guitinum indignati, quodibi tales opiniones adscribantur; diserté- Ex Aug. le que locci, Christum pro omnibus mortuum, & omnibus minon daefficacem dare gratiam, nec reprobasse quemquam non effipeceat pransa calpatinai. Imo inlib de cor. & gr. cap. II. docet, non sua ,, quod li adiutorium efficar A: gelo, vel nommi non daret cuipa, fed , Dans quo faluetur, & non peccent, vtique si peccant, non ratio non , p. opria culpa peccant, sed defectu Dei;nec proinde cul- solum valet pabiles sunt.) Et similiter omnes Patres, qui etiam quæren- tum, vevirent bas, quare non omnes saluantur, vel non omnes gr. - detur dice tiam accipiant. Respondent cum codem A gustino in il- re, sed post lis responsis ad articulos impositos sibi: quia nolunt accipe la incorneregratiam. Et quare nolunt? quia habeut voluntatem tandmed , defectivam. Et quare defectivam? quia facti funt ex vilico, date fune & cum libertate faciendi quod volunt &c. Non autem di. Fa Prit. cunt : Pronterea cadunt, quoniam non fint prædestinati:aut xi te quibns quoniam funt reprobatia Deo ante præuisionem sponta- fernem 11nei calus. Sed écontra, ve præcipue Prosper defens. Aug. neu mestra, docer l.p.c.3. & 12 ideo non prædestinauit, quia spontere. sed assas cessuros à sui obedientia prævidit. Et Eccl. dicit, omniù mise- Neno andet reris quos tuos opere & fide futuros esse prænoscis. Imo nullas decre gnod cocionator catholicus in pulpito audet ira prædicare, rubo- fumus aute re calumniæ in Deu luffulus. Et pru tenter Pontifices vetant anteredenter hecprædicari, quia non sunt de illis, de quibus dixit Chri- 19 0 au : Aus. Quæin auribus Gin occulto audifis, prædicate in tectis. definaji.

correcto deterni & contra deca alibial fer:um prapier derelictionem infantium.

At si quando respondent prædicatores sic scil; quinon sunt prædestinati, aut quia reprobati, adiungunt, iusto iudicio Dei, sed occulto, recte quiden: At quoniam iudicium est actus iustitiæ, quæ non condemnat, nec ab hæreditate filium seiungit factum ad sui patris imaginem, pisi propter culpa: hic fluctuat Augustinus & recurrit ad peccatum originale: sicut Origenes ad peccata in cœlo facta, antequam animæ in corpora det suderentur. Solifcioli, & Mahomeriffa, & Caluinus respondent, quia Deus sic voluit, vt ostendat suam potentiam Que oftensio, vi dicit S. Thomas, per accidens, & occasionaliter est volita post pravisionem finalis impre. nitentia, vi dictum est supra cum D. Thoma: præsertim ex illa definitione reprobationis, quod est præmisio culpæ non finienda, & præparatio pænæ non terminandæ. Prosper aurem respondens calumniatoribus Aug. in p. lib. c. 3. respondet. Qui prolapsi in mala sine pœnitentia desecerunt, non ex co necessitatem percundi habuerunt, quia prædestinati non funt: sed ideò prædestinati non sunt, quia tales suturi ex voluntaria præuaricatione præsciti sunt. Idem dicit ibidem cap. 12, hocest ad obiett. 12. Et intelligit de prædest. conseq. At & iple Aug.inre/p. adart. fibi impositos , prorsuscontrarium docer contra pseud. & sentit cum D. Thom. Imò maxime Deus oftendit potentiam miserendo, vt Ecclesia docet; & quam minimam in condemnando. Vnde iple Aug. propter hocait, quod Deus condemnatinuitus.

Distinstionem gratia in sufficientem & efficacem, iuxta sensum recentiorum, non esse ex doctrina Patrum, nec D. Thoma: nec esse viilem, nisi sub alio sensu. ARTICVLVS III.

Porrò scire oportet, quòd divisio gratiz in sufficiente & esficace, non est agnira maioribus nostris, at inventaà

Caluino. Et in sensu quo expenditur, non consonat l'atribus, & Conciliis. Siquidem secundum D. Thomam, & Aug. & Concil. Arauf. & Trid. dividitur in operantem Diffinatio & cooperantem, leu, quod idem ett, in præuenientem & veragratia. subsequentem, seu in excitantem, & adjugantem. Per illam Deus operatur fine nobis, per hanc nobiscum. Cu.n enim nos excitar, operaturipic, non cooperamur nos, nisiforsan, vt ait Concil. Trid. consentiendo, aut dissentiendo; Actus enim negatiuus, ex parte convertionis faltem, quædam operatio est. Aliam distinctionem non ale fignant de sufficienti & de efficaci, imo quafi de cadem loquitur D. Thomas. Nec protecto potest reperiri ufficiens, quæ nihil faciat, fi facit, efficit, ergo eificax eft. Dicitur Eadem oratamen inetficax, si nos dissentiamus, ait Chrys. non autem tra est infiexparte Dei quidat omnibus affluenter, ait Iacob. Prop fax ex D. terea D. Thomas 1. Cor. 1. lect. 1. exponens illud. Fidelis Troms. Deus, per quem vocati estis in societatem filii eins, id eft, , ait , in focietatem ad Chriftum , in præfenti per fimilitudinem gratiæ & c. in futuro per participationem g'oriæ. , No naurem videretur effe fidelis Deus, si nos vocaret ad focietatem filii; & nobisdenegarer, quantum inipio est, , ca, perqua peruenire ad eum possemus. Vade Ioine 1. Non egote deseram, nec dereinquam. Hic D. Themas. Ex quibus plane docemur, quod quos vocat Deus, eificacirer innat per gratiam, qua pernenife de facto possimus ad Chostum, Aitenim, vt habeamus &c. Ergo illa gratia sufficiens est esficax per se, itave de facto pois:mus venire ad Christum, & non solum de possibili. Postumus enim per eam operari, & peruenire, & non folium pe flumi spofse , hoc enim ludicrum est. Et Deus esset infideiis, cum dicit, venite ad me, &c. vt hic docet D. Thomas, & Aug. de cur. Er gratia II.

Quapropter nescio quomodo venit in mentem socieratibus in doctrina Thomsstica, quod sicur occ sus est sissificiens ad videndum sine suce, & cum succest essicax ad videndum. Ita homo cum gratia sufficienti non operatur, sed cum essicaci. Fallaciter enim hoc assirmatur. Ocusus

216

enim non est sufficiensad videndum line luce, sicut nec citharædus sufficiens est ad citharizandu tine cithara, vel sine arre: nec auis ad volandum fine alis. Quod si Deus nos inberet volare line alis, vel cum alis ligneis, effet irrifor, & tyrannus, si nobis imputaretad culpam, quia non videmus fine lumine, & quia non volamus fine alis. Er hoc per decretum antecedens ad iustionem, vt bene etiam probat Aug. supra allegarus. Imo & Concil. Trid. sess. 6. exponendo illud I Ioannis. Et mandata eius grania non funt, inquit, Deus non iubet impossibilia, sed cum tubet, docettacere , quod possis, & petere quod non possis, & adsunat ve possis. At Perthomitta ait, inbet quod non potes de facto: sed tantum deposibili; & pe ere quod no dabit, & non iuuar ve possis, sed condemnat, quia posses, non quia pote; non enim potes in sensu compositro, posses in diuso, numqua diviso. Verba Concilii cadem vide apud Aug. & in tomo 7.1 de nat. 3. Trat. 6.43. Et Leo Mignus fer 10. de paff. ait. Deus iufe in lat pracepto, quia prevenit auxilio. Alioquin ellet iniutar, vi etiam A ig. & omnes Patres confiderant. Quod autem miustus eller Deus, nifi reciperet ad se venientes, vt dicit Glossallegara à S. Thoma p. 2.9. 112. art 3. in prino arzum. Patet in einidem respon. vbi ait, quod giolla illa intelligi:ur de eo, qui confugit ad Deum per actum informatum gratia, aut per morionem diginam ante habitum gratia, quam motionem iustum est non deficere. At Perthomista vult deficere, quoniam non est effi ax. Iniustus ergo Deus mouens solum sofficienter sine efficacia ex parte sui. Ergo defectu gratiæ seu inopia gratiæ non saluamur. quodablit. Quapropter gratia efficiens sine esficacia ex parte Dei, non datur apud Doctores, nec apud Philosophos, sed solum ex parte nostri, vt dictum est ex omnium confenso, & Chrysoft. argumento, cui omnes lesuitæ subscribunt, & D. Thomas opu/.61. c. 17. ea ratione & aucroritare, quia Deus non dat ad mensuram, sed affl senter & copioic.

Argumenta Perthomistarum probantia, distinctionem gratia suff. Deffic. idest, dan-tis posse operari, & dantis operari.

#### ARTICVLVS

C Ed contra hanc do arinam probare conatur Perthoni-Dita, quoc ilta diffinctio extat apud D. Thomam, & primoin 3. diffinctione 13. q. 2. art. 2. quefinne. 2. ad 5. ait. juff. & , Christus latisfecit pro tota natura humana sufficienter, Mich , non tamen efficaciter, quia non omnes illius satisfactio-, nis lunt participes, quod ex importunitate est, non'ex ip-, sins infussicientia satisfactionis.

Item in d.19 q I. art. I. quafiunc. 2. ad 3. vtitur eadem distinctione exemplo medicinæ applicatæ, vnde fit effectus; & non applicate, vnde non fit, licet sufficeret ad sanandum.

Item 3. p. 9.79. art. 7. ad 2. ait, quod passio Christi prodest quidem omnibus, quantum ad sufficientiam, & remissionem culpæ, & adeptionem gratiæ, & gloriæ; sed effedum non habet, nifi in illis, qui passioni Christi conjunguntur periidem, & charitatem. Ita & factificium mif-, sæ, quod est memoriale dominica passionis, non habet ef-, fectum, nisi in illis, qui conjunguntur huic sacramento per fidem & charitatem.

Irem sup. Ioan. 6. explicans illa verba, omnis qui audivit à Patre, & didicit, venit ad me, ait. Atractio Patris cht effica. cissma, quia omnis qui audiun à Patre, & didicit, veniet ad Christum.

Item 1. Tim 2. lett. 1. Iple est, ait, propitiatio pro aliquibus efficaciter, & pro omnibus sufficienter.

Propterea addit Perthomista; sape apud D. Thomam, præl rtim Mal 9.3 art.3. & p.p.g.106.art.2. & 3. contra Gentes 88. rat. 3. & ver. q. 22. ar. 9. dicitur folus Deus minu-

1

# 218 De Pradestinatione, Electione,

tare voluntates, non tolu pertuasine, vt Angelus, & homo: & dispessi inè, vt cælum & passio : sed etiam motiuè, quia dar virturem, & creat voluntatem. Ergo dat inclinationem essicacem absque violentia.

Omnem gratiam ex parte Dei efficacemesse ad id, propter quod datur: sed ex parte hominis dissentientis, aut non cooperantis sieri inefficace, & eande esse sufficientem & efficacem apud Diuu
Thomam.

#### ARTICVLVS V.

Grana fulficiens est efficax. Sed profecto fallitur homo iste. Nam gratia sussiciens apud D. Thomam non distinguitur ex parte Dei, sed ex parte nostri, ab esticaci. Quæliber enim gratia gratu saciens excedit omnem sacultatem naturæ, vt docet p.2.q. 112. ar. 1. 62. 63. com sit participatio divinæ naturæ, quam causat solus Deus, deist ando animam humanam: & ex parte obiecti, & causæ agentis est æqualis, quoniam conjungit hominem summo bono supernaturali, licet ex parte subjecti sit inæqualitas, sicut alibi dicebat de sole æqualiter illuminante illuminatos inæqualiter. Item 3. p.q. 62., o. ad 3. Quælibet minima gratia potest resistere custibet, concupiscentiæ, & mereri vitam ærernam de sacto. Lo-, quitur enim de ea que per circuncisionem dabatur operatura de sacto, non de possibili.

Idem reperit q. 70. 4.0 probat ex hoc quod minima, charitas plus diligit Deum, quam capidiras millia auri & argenti. Et 3. d. 31. q. t. 3. idem probat, quoniam in paris naturalibus non corruptis poterat homo di igere Deum super omnia, & vitare omnem culpam; Ergo mul-

enim amor Dei est ociosus, ait S. Greg. & si renuit operari, amor non est, ergo non est gratia nisi æquinoce.

Quapropter si gratia sufficiens deificat, & conjungit sum-

mo bono, non est per se non esticax simul.

s. Et profecto cum omnes gratia distinctiones S. Thomas colligitet, hanc non posuit, nec innuit, sed vbicunque addit sufficienti gratiæ esticaciam, seu effectum: qui si non se. quitur, hoc ex parte nostri ese dicit, qui repugnare, & distentire, & cosentire possumus de facte: ion ex parte Dei. Nam inquir, art. z. quod omnis præparatio fecundum quod est à Deo mouente, habet necessitatem adid, ad quod ordi-, natura Deo, ) Igitur si gratia sufficiens, est verè gratia, de neceffitate perueniet ad actum: si veiò est motio pra ueniens adhue habet necessitatem ex parte Dei erga actuspios, ad quos ordinatur, vt dixit p.2.9.112. a.3. ad 1. Nisiergo impiissimi sint Perthomista, aformare habent, quod gratia suficiens deificans hominem ordinatur ad Deum', seu ad salutem. Ergo quantum est de se, non est ad posse posse: posse enim ex natura est; sed ad posse operari pie, & consequi esficaciam, id est effectum.

6. Præterea idemesse gratiam sufficientem & essicacem docet D.Th. 1. Cor.1.lest.1. vbi vocat auxilia sufficientia ea, quæ sunt de sacto essicacia ad perducendú nos ad Chrissú. 7. Præterea in expositione Prologi 4. sent. dicir. Ad sanandú

mala hominum remedium sufficiens haberi non potuisse, nisi ex verbi incarnatione & passione &c. Et paulo post., Hac medicina, air, estranta essicacia, vt omnes sanare possist &c. Vbi sane idem docet esse essicacia & sufficiens: & essicaciam exparte Dei ad omnes, non ad quosdam, extendir.

"Præterea idem confirmati.i.d.41.a.4.ad 2.dicens. Christi, merita habuerunt efficaciam in totam naturam huma, nam: ergo sa'so essicaciam ad aliquos ex parte Dei deriuant Perthomistæ, & sufficientiam ad omnes &c. Cum S. Thom, ad omnes essicaciam extendat.

18. Præterea Hebr.6 lett. z. ait, Duo causant poenitentiais

120

, vnumeft, quod dat efficaciam, meritum paffionis Christi, qui in Ioan. z. Ipfe eft propitistio pro peccatis noftris, non no. Aris autem tantum, sed etiam totias mundi. Aliud est exemplum pænitendi, quod habemus in Christo per conside-, rationem sua austeritatis, pauperratis, passionis &c. vbi fane passionis meritum vocat efficax pro peccaris totius mundi. Quod tamen Perthomista vult esse esticax solum pro quibufiam, & diftingui à sufficienti, quod est pro omnibus &c. Ergo auxilium fufficies est efficax omnibus, quib. applicatur, nifi infi pona ntobicem, & caufent ine: ficaciam. S. Præterea in 2. d. 25 q.1. a.2.0. ait. Quod voluntas nifi fit à Deo nullo pacto potest cogi aut determinari. Nam duplex (ait) estactio, alia sufficiens, quæ dicitur compulso. , Altera insufficiens, quæ dicitur impulsio.) Deinde docet , quod voluntas à fine tantummodo compellitur. Nemo , enim potest non velle este fælix: A mediis vero solum , impellitur, quia potest ea velle & non velle, affentire & dissentire de facto &c. Sed gratia est medium. Ergo, inquam , potest respui, & acceptaria voluntate &c. Item ex hoc manifeste docer, quò lid quod compellit efficaciter, vt finis, vocatur sufficies. Ergo gratia efficax est ide quod sufficies, & ecotra, apud S. Th. Sed nulla est sufficiens nisi finis, id est forlicitas. Ergo nulla efficax, id est no refutabilis à libero arbitrio. Et hæc doctrina cocordat cu Conc. Tr. [eff. 6.c. 4. 9. Præterea 3. contra Gentes 159. Quod vnus præftat impedimentum gratiæ illuminanti omnes, ficut qui claudit oculos, alius verò non præstat, qui non claudit, ) sed lumen: efficax (inquam) est omnibus, atque idern sufficiens, vt patet in omnibus, qui aperiunt oculos, vt etia docet in p. Io.lett. 5 Quod autem non habeat effectum, sit, non aduenit à Deo , sic enim non culparetur homo : sed imputatur ei, quia oculos claudir.) Ergo inquam, inefficacia, & infufficientia est eznobis secundum D. Thomam, Et idem docuit Chrysoft, hom. 8 . de laudibus Pauli, & alibi. Iterum air. Si fola gratia , saluat. Ergo omnes saluamur, quia omn bus datur effi-, cax. Sed non omnes faluantur : ergo requiritur nostra li-, bertas, per quam sortitur gratia effectum, vel non.) Ergo

non recle ait l'enhou ista, quod hoc provenit ex gratiæ defectu, quiano eft etheax, ti enim efficax, omnino, quidquid obstet libertas, habebit effectum iuxta corum sententi. m. Vide impietatem ex Calvino subrepenten haius distinct. autore. Ergo Deus mualidum dat auxilium, quod nulli vnquam efterfur, mitive iulie videatur damnari home : qui iniu-

fle, t dicebat Aug damnatur fine auxilio efficaci.

Praterea D. Thomas in p. Ivann lest. 5 circa principium, exponens la verta. Erat lux vera, que illuminas , omnem hominem venientem in hune mundum, ait. Quod , autem non faerit defectus ex parte Dei & Verbi, quin , homines Deum cognoscerent, & illuminarentur à Verbo (icilicet pergratiam, vr infra exporit) cstendit ; Euangelista ex tribus. Primo ex ipsius diuinæ lucis, idest , gratiæ etficacio, quia erat lux vera, quæ illuminat oninem , homine venientem in hune mundum. Secundo, ex diui-, næ lucis præsenti, quia in mundo erat. Terrio, ex eius , evidentia. Mundus per ip sum fallus est. Non fuit ergo de-, fectus ex parte Verbi, quod efficax eft. Vinde primo oftendit huius efficaciæ rationem, quia erat lux veta. , Secundo ipsam esficaciam, quia illuminar omnem ho-, minem venientem in hunc mundum. Est enim etficax ,, ad illuminandum, quia erat lux vera &c. ] Quapropier secundum D. Thomam illa gratia, qua datur omni homini, efficax est per se, nedum sufficiens, nili accipianitur pro codem. Et ratio est, quoniam est lux vera, non autem ron vera, qualisponitur à Perrhomiftis, sufficiers vocara: quæ ad possedatur, sed non ad este. Eigo per hoc non est vera. Atvera ponitur, quia vere illuminat omnem venientem in hus mundu. Figo quia actualiter i luminat, non qui potest illuminare, & saluare. Tertio, quoniam omne homine. Quaproprer efficacia estipsa infficientia erga omnem homme. 11 Patet hocetiam 3.p.q. 59. art. 8.0. vbi ait. Minima grad tia bapusmalis infficit ad de endum omnia peccats.) Sed gratia baptismalis est efficax, & tamen vocatur I. fficiens: ergo sunt idem in doctrina S. Thomæ.

12 Imò 2 p.q.114.art 3.ad3. Spiritus fanctus inhabitans per

, gratia, fufficiens eft, air, caufa vinæ aternæ: & ideo dicitur , effe pignus hæreditatis nostræ 2 Cor. 1 Spiritus autem S. est esticacisti nus cu ninhabitar, & tamen dicitur sotficies; ergo &c. Non possunt autem his authoritations respondere corumque rationibus, vinquam. Nec enimifta efficacia est folum ad eredendum, vt patet ex tota leitis, & jeg. luper 1. Ioan. sed ad faluandum & granficandum hommem Deo, fi-, cuti exponit 3. contr. a Gentes 159. Imo omnis gratie quir-, tuplex est effectus, vt ait p. 2. queft. 111.3 0. Sanitas ani-"mæ, velle bonum, efficaciter operati perseuerantia in bo. , no, & peruentio ad gloriam; qui effectus à gratia præueniente inchoantes non possunt impediri nisi nostra culpa. , Nunquam enim subtrahitur gloria & opus eins à Dec, quinon deserit eriam desertus, nisi finaliter, vt S. Thomas 3.p.9 50.2.0. 3 9.88 ad 4. 8. 2. 2. 9. 2 4. a. 11. 6 12. 13. Item dicitur 4 d.q.q.a.t.q. 2.0. Gratia est sufficiens cau-, la gloriæ & c.) qua quidem de condigno & necessario, esticaciterque, alibi lemper D. Thomas facit caufam g'oria; Quoniam sunt idem efficax & sufficiens in sua doctrina. 14. Item super Ioan 6. lect. s. Auxilium, quo trahuntur homines ad pramium, vocatur efficar, non tamen aliud à sufficienti. Qui non trahuntur reuelatione, flage!lis, blanditiis, miraculis, & interna motione ( quam vocat efficacem, vi etiam patet 2. Thef. 2 lect. 3. F. ) non dicuntur sufficienter, nec ethi aciter trahi, niliper confirmationem. 15. Praterea 3. contra Gentes. 92. efficaciam & roburad eli-, gendu, dari homini à cœlo, docuit dispositine. Ab Ange-'lis suggestine, A Deo motine. A coelo enim instigaturper modum passionis. Ab Angeloper modum intelligibilis , considerationis. A Deo per modum instigationis, & incliminionis. Corpus enim, & tensus coelo: intellectus Angelo: voluntas soli Deo subiacet. Igitur, iuxta D. Thomam, ef-

Pietereas. contra Gentes & 3.d. 19.41.a.1. in 0.) Sufficien-, ter, air, est disposita materia, quadostr necessitas ad forma, & similiter sufficienter aliquis dispositur per meritum ad

ficacia, robur, & fufficietia ex parte mouentium, datur etia

aliquid, quado illud efficitur fibi debitu: Et hoc eft meritu condigni. Vbi fanès. Th. oftendit tam in naturalibus qua in gratuitis, dici sufficiens illud, ad quod sequitur effectus necessario. Et hoc Perthomista vocant esticax. Ergo sufficies id non est, ad quod non sequitur effectus, nisi alia vis eins dem generis superaddatur: sicut ad trahendum nauim sufficientes sunt centum. Siautem non sequitur effecus cum applicantur tractioni, sed superaddendi sunt alii duo; illi centum sufficientes non erant, vt docet etiam S. Thom. 4. cont. Gen. At si oportebat aliquidaddi ex parte nauis. hoc est alium funem, aut vnctionem, hoc non derogat fufficientia & efficacitati illorum centum : sed nauis habilitati ad hoc. Sic etiam gratia Dei sufficiens non est, si aliquid amplius gratiæ, illi gratiæ addendum effet, vt fequatur opus pium, aut assensus noster, aut instificatio. Cum quo stat, vi ait sacrum Concilium Tridentinum, quod si homo dissentit, non sequitur instificatio. Ergo effectusest etiam noster, quia non saluat nos sine nobis, vi ait Augustinus allegatus à S. Thoma.

17. Ampliushoc patet ex eodem contextu. Cum enim gratiam & meritum de condigno vocasset sufficiens, sieut dispositio vitima ad formam D. Thomas: Et hoc sufficiens idem est quod efficax, quoniam necessario effectum consequitur; addit. Solus (hriftus potest aliis sufficienter mereri, quia potest in naturam, in quantum Deus est, &: , charitas sua quodammodo est infinita, sicut & gratia. Clare ergo vocat eam gratiam, & potentiam Christifuf. ficientes, quas Perthomista vocant efficaces. Imover. q. 22. dr. 8. Charitas Patris necessitat sufficienter beatos ad. , amorem Dei.) Vbi plane sufficienter sumitur pro efficaciter. 18. Item 4.d. 45. 9. 3. o. inquit. Orationes sanctozum, quantum est in seipsis, sunt efficaces ad imperrandum, " sed defectus (id est essicacia) ex parte nostri est. In quibi s verbis facillime habetur, quod efficax ex fe, potest dici inefficax ex nobis, & quod illa sufficiens gratio, ine cax non. eft, vr ipfivolunt. Tandem 3. contra Gentes 54.6 55. Dat, , inquit , Deus auxilia efficacia sufficientia, & loquitur, tan-

## 224 De Pradestinatione , Electione;

quam de eisdem, absque illa diffictione Perthomist atum de possibili, & de facto. Iten 3.5.9 56.a.1. sed contra; negat Gloss. dicente: Christus resurgens est sufficients causanostræ redemptionis, vbi vettur sufficients pro eiseaci. Et in 3. p. 9.27.6 28.6 3.d.3.9.1. Beata Virgo habiit gratiam sufficientem, ve esser mater Dei. Ergo ve sit, non ve possit, tantum præbetur sufficientia. Item 3.d.3.9.1.a.2. ait. In prima sanctificatione, qua est in vecto, data est gratia S. Mariæ essicaciter in bonominclinans: sed non sufficiens ad tollendum flexibilitatem in malum, sicur in secunda, quando concepit Verbum. Ex hoc apparet quod ly sufficiens, est idem quod esseren : & maios quam essex aliquando

apud S. Thom.

Præterea in 4. d. 17. q. 1. art. 1. q. 2. ad 3. docer, quod gratia omnisest sufficiens ad instituctionem, non aurem opera
bona sine gratia: sed dispositio nostra per opera bona, sacit minus indignos. At in art. 2. q. 2. art. Quod quando
, homo viribus naturæ detestatur peccatum, & afficitur erga Deum efficaciter, tunc Deus dat gratiam de necessitate bonitatis, non autem dignitatis. In quibus verbis docet illud, quod est essicax exparte misericordiæ, dicitur insufficiens ex parte institæ. Quo iam idem est dicere essicax, & sufficiens de se apud D. Thom. & quod essicacitas
eria est ex nobis, cum nos disponimus; & similiter sufficietia
Vinde in arc 2 a. 1. ad 3. ait. Motus libert arbitrii præcedens

23. Vnde in ar. 3 q.1. ad 3. ait. Morus liberi arbitrii præcedens, in dormientibus, absque gratia sactus, sufficit si baptizen, tur ad recipiendam gratiam baptismaris d. sacto-vel ipsum sacramentum complens dispositionem. Mox 3. q. ar. 2. in., quit. Converso ad bonum computabile sufficienter, inducit culpam. Ergo converso ad bonum incommutation, bile sufficienter instificat. Et respondet, quod conversio in Deum sufficients gratiam obtinendam &c. Vbi sane vittur vocabulo sufficiens, pro esseax, & idem habes in 2. d. 27. q. 1.

1. per omnesarticulos, & per totam dist. 28. Imo hoc in cunctis libris eius &c. Tædet me plura referre.

Præterea hoc valde notandum, quod nunquam S. Thomas, & alius classicus Doctor posuit gratiam ad posse posse

saluari, sed ad saluari actualiter, non potententialiter fo. Jum. Vade 2 Theffal. 2. left. 3. Exhortatio, ait S. Tho-, mas, per gratiam facit, vt velimus: confirmatio, vt efficaciter velimus) V bi vtriusque gratiæ opus ponitur actuale, nonpotentiale, vt fi exterius auxilium fir graria, quæ longe minor est, quam interior gratia, vocata illis sufficiens. Nescio igitur vnde commenti sunt gratiam ad posse, & non

ad posse este & operari.

25 Prærerea est gratia ingratissima illa, quæ non reducibilis est ad actum: & cum ais: est reducibilis, sed nunquam re, ducta ett, nec reducetur ) videris mihi illufor, ticut herus diabolicus, qui dat suo seruo, ve possit esurire, & nunquam comedere. Axioma Philosophorum est, quod potentia quæ nunquam reducitur ad actum, eft fruftra: & frustra dareturà Deo: 1mo & à natura talis potentia ad salutem & iustificationem. Viide S. Th.air, quod deliderium naturale videndi Deum, non potest esse fruttra. Sed dicent. Homo vere habet potentiam ad se præcipitandum. At nun. quam se pracipitabit, & potest facere in domo milie fenestras, seu mille portas, quas nunquam faciet. At, inquim, falluntur, & contra D. Thom. qui Pot.1.ar.2. ad 1. docet potentiam ad finem datam effe frustra, si non artingit suum finem. Et arriculo quinto adseptimum. quod potentia si non reducitur ad actum, in quo res habet suum complementum, est frustra. L'em docet de omnibus porenties ordinates ad actum vbique. Ergo Pfeud. & Perth. falluntur, hæc enim potestas se præcipitandi, & faciendi mille portas, non datur in ordine ad actum, sed vt solum sir potestas : At cum opus est, homo fugitiuus se præcipitat : quoniamillaporeftas tunc requirit actum, & qui faceret domum amplissimam quanta est ciuitas, vt Nero fe it: facerer etiam mille fenestras; quoniam tunc ordo ad actum adeft. At quidem gratia datur homini, & ordinatur ad salutem. Alioquin non esset gratia, vt probat S. Thomas in p. 2. 9 109.110. & 111. & feq. & vbique, & cum gratia fit anxil um ad opus bonum, & deificatio, & amicitia Dei non potest coniici quod à Deo non sit ordinaad actum. Unde ipse ait. Arcedite ad Deum, & illuminamini, facies vestranon confundentur. Et, venite adme omnes
qui laboratis, Conerati estis, Sego resiciam vos. Et voique in
sacra scriptura promittitur, & datur gratia ad salutem.
Quod si non ad salutem, vt dicunt Pseudothomista, sequitur, quod datur proditorie in ruinam, vt possit excusari Deus de hoc, quod destinat homines ad gehennam, &
dat illis gratiam sufficientem, vt possir resicere culpam in
hominem, quia non vtitur illa gratia, quam non potest
exercere sine alia essicaci, quam quia Deus non dat, hos
mo non saluatur, & per consequens damnatur.

Ergoilla gratia sufficiens dat posse operari de sacto. Si, aie, non potest desacto nisi per essicacem: ergo, inquam, sal., tem bonus vsus sussiciens acquirit essicacem ex parte liberi arbitii meritorie ex parre Dei essicienter addendam. At cum ais tu, oportere essicacem gratiam, vt liberum arbitium bene vtatur sufficienti: non enim meremur essicacem per illam sufficientem. Tunc, inquam, salsam suisse illam potentiam gratiæ sufficientis, & inanem, & potius disgratiam, vt iustitia apparentisaltem damnemur, non vt

faluemur.

26. Præterea gratia est amor Dei: sed si renuit operari, amor non est, ait Greg. Ergo gratia sufficiens istorum non est

vere gratia.

27. Mirum propterea quod damnatur homines, ex eo quod per auxilium sufficiens non convertuntur ad Deum disp. 18.

n. 20. & disp. 23. n. 31. propter hoc quod possunt converti, & nunquam convertuntur. Si enim possunt; Ergo inquam, convertuntur saltem aliqui per illam, vel per illam possunt mereri auxilium esticax de sacto. Quod si non convertuntur, nisi per essicax: Ergo illud sufficiens non dabat potentiam, nisi accedente essicaci: sed de sacto nunquam per sufficiens acceperant essicax. Ergo vanissima est ipsorum assertio. Ergo & distinctio indistincta. Et quidem D. Thomas ab eis hoc in loco allegatur ex 3. contra Genter 159. sed directe ipsis cotrariatur. Quippe qui de existentibus in peccato loquitur, & quærir, cur damnantur, si

non conuertuntur, & conuerti non possunt sine gratia, extra quam funt. Et respondet. Quoniam impedimentum præstant gratiæ, que nulli deest, quoniam, nit, Deus vult , omnes saluos facere, & illuminat omnem homine venientem in hunc mundum. Et ideo dat omnibus gratiam & lumen; sed in culpam imputatureis, qui claudunt oculos. Nam, eth non est in nostra potestate haberegratiam: tamen eft in nostra potestate impedimentum gratiæpræbere, & non præbere. At quando loquitur de , homine habente gratiam excitantem, aut habitualem, profecto iniustus, air, est Deus, sivolenti illi non præbeat gratiam iustificantem, vt probat p. 2.q.112.a.z. in arz. 1. & resp. ad 1. & iterum in 4. diffin 17. Igitur fi dat gratiam lufficientem, & non addit efficacem, effet iniultus: quoniam iniustum est opus Dei non compleri.

Præteres, vt elicitur exp. p.q.19 6. ad 1. 6 1. fen. d. 46. Quam min. 1.0 6 3 fent.d. 17 ar 2. 6 d. 32.2 6 ver/ 13.2. vana effet vo- fum eff opus luntas Deiantecedens, qua vult omnes faluos facere, si nul- D. montes.m. lum individuum faluatur. Sic vana ergo est gratia susti. pleri, ciens si nullum individuum per ipsam ad actus falutares per-

uenit.

Præterea gratia excitans sufficienter, est gratia vocans. Ergo necessario datur volenti gratia esficax, vel effectus vocantis. Alioquin, vt probat D. Thom 1. Cor. . lell. 1. F. expo. Denseft , nens illud, fidelis Deus, quia vocauit vos &c. mentiretur ciens graua, , Deus, vnde in opusc. de prase. cap. 6. ad q. 2. ait. Causa sed effectus ,, gratiz est Deus, causa estectus non est Deus agens, sed ho- ficacitatis est , no recipies. Et hoc sepe docet, vt supra ostedimus. Ergo qui recipit. causa quare de icit effectus gratia sufficientis, non est Deus qui dat folam potentiam sine actu, non ordinatam ad acti, sed homo qui recipit potentiam ordinatam ad actum, & non vult prosequiactum, nec vti potentia, vt dixit de Angelis, in gratia creatis, in primo instanti, in quo meruere, & in fine meriti peccauere: non ex inefficacia Dei mouentisper gratiam, sed Angeli non obedientis, nec prosequentis&c. Idem dicit ver.q. 7 ar.2.arg.11 ex authoritate Aug. & Dionys. Vel ergo non est acceptanda distinctio

## 228 De Pradestinatione, Electione,

primus sengratiæ in suffic. & essic. vel alio in sensu est acceptanda,
sus destines. Primo scil. quod gratia sufficiens est, quæ saluat à gehenna, ad bonaque naturalia transfert. Et hanc dari omnibus
certum est, qui per peccata actualia finaliter non recidunt
in gehennam. Essicax vero, quæ etiam ad bona supernaturalia, & ad comprehensionem, visionem, & fruitionem
beatssicam sublimat. Sed ratio vocabulorum hunc sensum
non confert.

Senfus 2.

Velforte, sufficiens gratia sit, quæ excitat tantum, & prænenit, omnisque motio dinina. Essicax vero, subsequens & cooperans.

3. Sed mili potius efficax dicenda videtur ipla perseuerantia gratiæ, quæ effectum vltimum prædestinationis ad-

4. Vel sufficienter est gratia communis data omnibus sanlis, seu præueniens, seu habitualis. Essicax sit gratia conficmationis, quæ data est B. Virgini, & Apostolis, & S. Ioanni Baptistæ.

5. Vel sicut dicit S. Thomas 2. Thes. 2. lett. 3. sufficiens est exhortatio, & moralis motio, quæ facit, vt velimus bonum. Essicax vero ipsa consistantio, quæ facit, vt essicatives velimus, vt ipse ait, & vtraque habet actualem essectum, nedum possibilem.

## Responsio ad 7. argumenta, facta pro distinctione gratia in sufficientem & essicacem.

### ARTICVLVS VI.

Vnc ad argumenta ex dictis sancti Thomæ proposita, respondentes dicimus. Ad primum. Quod cum ait S. Thomas, quod Christus sufficienter, & non esticienter satisfecit protota natura humana.] Nequaquam secit distinctionem gratiæ in sufficientem, & essicacem ex patte Dei, ita quodalios assicit possibilitate bene operandi & alios actualitate ; & illos ad posse posse Saluari, & bene operari; iftos ad posse de facto. Sed distinxit ex parte accipientium. Christus enim sufficieter & efficaciter pro omnibus satisfecit, vt non semel dixit S. Thom. & præcipue 1. sen. d.41. ar. 4. ad 3. dicens. Merita Christi esticaciam habuerunt in totam naturam humana, sed effectum non recipiunt aliqui meritorum Christi, quoniam non suscipiunt sacramenta in re, vel in voto; alii perueniunt ad effectum, quoniam accipiunt sacramenta. Et hoc interest S. Thomas explicult in codem contextu 3.d.13. q. 2. Qi oniam non omnes illius satisfactionis. funt paticipes. Quod ex corum importunitate est. non ex ipsius insufficientia satisfactionis &c. funt importuni ad participium satisfactionis : id est, non se exhibent , præparantque sicut oportet : (opportunitas enim importunitati opponitur: ) ij non participant merita Christi. Et non quia satisfactio est insufficiens. Vbi per ly in ufficiens, dat intelligere, quod opportunis recipientibus est sufficiens. Ergo quoniam istis est efficax, iuxta fensum Penhomistarum; sequitur quod ex assensu, & dissensu nostro fit sufficiens, efficaxque, sicut supra etiam probauimus ex dictis SS. Chryfostomi, & Thoma, Quando enini duo requiruntur ad eundem effectum, neuter per se est sufficiens, & neuter est efficax, nisi coëint ad actum. Et quando alter deest, dicitur inessicax præparatio ad este-Aum ex parte deficientis, sient dixit D. Thomas. Quoniam Deus prima causa non potest desicere, sed voluntas causa secunda est defectiva inesticacia ex partevoluntatis.

Præterea ly efficienter, respicit recipientem & cooperantem: non dantem & operantem. Nam Passio Christi est sective & meritoriè salvat recipientes illius beneficium; sed Perthomista vult ex desectu efficaciæ motionis divinæ sieri, ve non omnes efficienter salventur. Et hoc amplius probatur, quoniam Hebr. 6. lett. 2. ait S. Thomas, meritum, Christi esse efficax pro totius mundi peccatis. Ergo in. efficacia, & frustratio essectus, non estex gratia sufficientiaut inessicaci, ve aiunt; sed ex desectu cooperationis &

230 De Pradestinatione, Electione,

confectionis nostræ. Et propterea supra citatus S. Thomas quod gratia est effectus Dei donantis, effectus gratiæ est

hominis recipientis dicia.

Ad secundam authoritatem D. Thomæ, dicimus, quod ipsemet propriis eisdem verbis respondet, quod Passio Christiest, sicut medicina: quibus applicatur, eos sanat: quibus non, non sanat. Quonia per applicatione sacramentorum conformantur Christo in supernaturalibus bonis, non autem in naturalibus, pro quibus non requiritur alia applicatio, nisi incarnatio Christi, & assumptio humanitatis in Deum.

Et propteres adi. & 1. ....valet hæe noua responsio, quod videlicet efficienter, & sufficienter tota natura est instaurara quoad naturalia, propter conformitatem nosseram cum Christo in naturalibus. Non autem quoad supernaturalia itidem essicaciter: quoniam non recipiunt omnes consimilitudinem cum Christo in supernaturalibus, sed qui cohærent illi per sacramentum sidei propriæ, vel alienæ, ve supra. Ad 3. patet responsio ex nunc dictis.

Ad 4. ipsemet D. Thomas responder, hoc ex culpa hominis esse, quod non omnes saluantur, non ex inessicacia gratize sussiciative suspiciative suspici

Ad 5. dictum est, quod efficacissima est Patris attractio, vbi vult miraculose salvare; sed regulariter est efficax si nos acceptamus, quia nonsalvat te sine te, & propterea dicit, omnis, qui audicit & didicit; quia voluit : non sicut illi de quibus ait : Vecaui & renuistis. Er iterum: si-vocem Patris audicritis (discue) & nolite obdurare corda vestra. Et-

306- go textus ipferespondet.

Ad 6. idem S. Thomas responder ibi p. Tim. 2. lest. 1. F. vbi cum dixisset (Ipse est propisiatio pro peccatis nostris &c., & totius mundi &c., pro aliquibus esticaciter, pro omnibus, sufficienter) adungit, quia pretium sanguinis eius est sufficientes ad salutem omnium, sed non habet esticaciam, nusi

ad s.

ad 4.

ad s.

Discereest welle & ob-

in electis propter impedimentum.) In quibus verbis sumitur esticacia pro essectu & euentu, qui frustratur in peccatoribus propter obstinationem in peccato impedientem, vt dixit 3. contra Gen. 159. & non hi sunt electi, quonia nolunt, non autem in electis, qui volunt, vt supra docuimus ex verbis D. Thoma, loquentes de electione & reprobatione.

Sed, ais; infantes sine baptismo pereunt, quoniam non sunt electi. Respondeo, quod sunt electiomnes ad bona naturalia à Deo; non autem ad supernaturalia, vt iam pro-

barum est sæpe, & infra amplius probabimus.

Ad 7. responsu, est quod Deus non modò dispositive & suggestive, sed etiam motive inclinat voluntates: sed vo. luntas non propterea necessario infallibiliter vult, ita vt non possit nolle id, ad quod ipsam mouet Deus, sed potest contradicere, vt Concil. Trid. sess. & Deus, Tota die expandimanus meas ad populum contradicentem mihi, &c.

Et D. Thomas, qui semper excludit necessitatem, compulsionem, & prædeterminationem, coactionem, aut necessitativam, aut invitam ad actum vnum, sic, vt de sacto non possint alium, vel aliter, sicuti supra ostensum est ex

verbis illius.

Si quando autem immutat voluntatem, tunc non est meritum, nec demeritum voluntatis in hoc. Et cum meritum interest, vt in Paulo; tunc prius præparat voluntatem vt velit. Sicut S. Thomas dicit loquens de Paulo in 2.28.q.1. art. 4. ad 3.

Positio P seudothomistarum & Perthomistarum, quòd in sensu composito actus divini cum humano, dum mouemur ad bonum aut ad malum, non potest homo dissentire, sed in sensu diviso posset; sed stare actum, cum non posse contrarium, non autem cum actu contrario: Deum ad substantiam Ec iii setus, non ad deformitatem concurrere, & semper agere in causam, & cum causa.

#### CAPVT VIII.

#### ARTICVLVS I.

Perit

Sed aiût Perthomistæ: Potest voluntas à Deo motaalitez operari in sensu diuiso, non autem insensu composito. Si enim Deus mouer voluntatem essicaciter, stante illa motione, non potest non velle. Attamen remanet illi possibilitas ad oppositum actum; Sed quia duo actus oppositi, non possiunt esse simul; ideireo non potest componi actus volendi bonum, quem Deus facit in nobis, cum actu volendi malum, quem Deus non facit, vel nolendi. Stat siquidem posse contrariè cum actu contrario, sed non actus contrarius cum actu contrario; nec posse cum non posse vtriusque actus eius dem.

& Poficio.

Præterea aiunt, ad actum peccaminosum, vt actus est, Deus concurrit, non autem vt desormis est, nec potest sieri in nobis, & à nobis actus malus, vt actus est, nisi Deus moueat essicaciter ad illum, sicut nec bonus. Deus enim agit in causas, & cum causis vtrobique, & neutrobique Deus agit, quia nos agimus: ed è contra : nec vult, quia volumus: sed è contra : nec vult, quia volumus: sed è contra : nec vult e ve ipse sit principium semper.

Distinctionem de sen su diviso & sen su composito secundum D. Thomam, non valere in causis voluntariis, sed solum in naturalibus. Et qui mouetur ad bonum à Deo, aut ad malum, posse de facto dissentire, &

in sensu composito absque contradictionis implicatione. Et hanc distinctionem, etiam si valeret in voluntariis, non posse saluare libertatem, quoniam ex aduersa positione nunquam in sensu diviso reperitur.

### ARTICVLVS II.

Ddemonstrandu quod voluntas mota à Deo ada a u bonum, seu ad malum, potest simul nolle illum actum quad in quoad substantiam, vel quoad modum, etiam dum actuali- fen/u comter mouetur. Er quod illa potentia ad oppositum sit vana, posito ani ma cii pecca, & nunquam reperibilis secundum do gma ipsorum, sed se- 10 69 cum cundum nostrum reperiatur, & vtiliter :oportet prius ex di- gratia, poteft Ais fanti Thomæ oftendere, quod homo existens in pec bonum & in cato potest vitare alia peccata defacto: & existens in gratia malum opus habituali efficaci de facto, potest deserere gratiam, & pec. pere. Ergo care, vt post baptismum in baptizato, & in Adam, & An- multo magis gelis, cum essent in gratia efficaci, mox peccantibus. Palam eum auxilio fit, in doctrina S. Thom. Ac ergo multo magis dum monetur per gratiam operantem, potest illam respuere, & de facto resistere, licet cuilibet aduertenti quod dico, constan. terliqueat.

Manifestum est quidem apud S. Thomam, quod gratia 1. Fundami. est quædam participatio divinitatis, qualificans intrinfecus essentiam animæ, quæ roborat potestatiuas vires, illuminat cognoscitiuas, & afficit volitiuas erga bonum Exp. 2.q. 110. & 4. sen.d. 18 q.1. Imo est quadam inchoatio gloria, vt di-Cit 2.2.9.24.3.

Secundo clarum est ex dictis Sanctorum & Concil. Trid. seff. 6. Quod Deus non deserit nisi desertus, nec ergo gratiam subtrahit semel datam, nisi deserentibus eam per peccatum, vt docet 3. p. q. 50. art. 2.0. Quod probat etiam

## 234 De Pradestinatione, Electione,

ex Rom. 11. sine panitentia sunt dona Dei. Item Mal.q.29.
, Aug. idem sepe. At D. Chrysost. air. Deus neque desertus deserit : sed tanquam amator insaniens amasiam, post, peccatores currens, ait: Revertere pranaricatrix meretrix, & ego suscipiam te &c.

i Probatio à maiori ad minus.

Exhis infero, quod si homo existens in gratia habituali, quæ est amiciria Dei & copula illius, & inchoatio gloriæ, potelt de facto peccare, & facere actum graria contrarii, & gratiam in sua anima regnantem abiicere. Igitur multo magis quando il is offertur gratia habitualis : per auxilium excitas, quod est etiam gratia nondum radicata & informans, fed folum mouens: potest resistere gratia, ne radicetur in se, & peccare de facto, ac actum gratiæ contrarium facere. Philosophorum dogma est. & D. Thoma, quò d forma facilius abiicitur de subiecto, quando incipit imprimi, quam quando iam impressaest. Porrò enim gravia existens, seu operans non distinguitur à cooperante & inhaiéte exp. 2. q. 111. a.2.ad 4.6 2 d.26.9.1.5.ad 4. Constitautem, quo 1000perans, seu habitualis gratia est radicata in essentia anima, & voluntatem probe affedam tenet in bono: vnde autem est quod ad malum actum prorumpir, cum actus sit extensio facultatis, & essentiæad obiectum? Quod si virtus animæ informata per charitatem radicatam in voluntate, & per gratiam inessentia prorumpit in actum contrarium gratie, & charitati. Ergo multò magis quando eadem gratia radicata nondum est in subjecto.

2 Sanctus Thomas hoc considerans docet, quod non valet regula de sensu coposito, & diviso in voluntariis, sed solum in naturalibus. Paries ensim calidus non potest esse sidus, seu frigesacere. Sed homo virtuosus, potest vitios è operari: & e contra. Quapropter in 2. d.29. q.1-a.2. docet, quod in sensu composito liberum arbitrium potest sacere actum contrarium habitui. Ergo multo magis dispositioni. Gratia enim habitualis dicitur, quæ inhæret & cooperatur: dispositiua, quæ excitat, mouet & operatur. Et hoc non implicat contradictionem, vt putant Perthomistæ. Nam

actus

actus vt egreditur à solavoluntate, non est idem cum actu, vt egreditur simul à gratia mouente. Potest enim gratia trahere fursum, & voluntas deors u simul, vt patet in tentationibus. Propterea cum formasset S. Thomas argumentum 4. sic. [ Gratia quantum in se est, promouet hominem ad Deum. Cum igitur in homine ante statum pec-, cari nihil esset trahens ipsum inferius, videtur quod si gratiam habuisset Adam, quod nunquam peccauisset. Peccauit autem. Igitur gratiam non hab uit. ) Deinde re-" spondet ad 4. Sic dicendum, quod in illis, quæ aguntine. "ceffirate natura, oportet quod agens de necessitate agar, "secundum exigentiam formæ, quæ in ipso est ,vt per ca-,, liditatem calefaciat. Hoc autem in voluntariis non tenet. Vnde etiam si homo gratiam habuerit, nihilominus potest in contrarium actum transire. In quibus verbis fortissime oftendir, quod etiam in natura integra, nedum in corrupta, qualis nunc esthomogratia informatus, potest etiam de facto facere opus ingratum, vt fecit Adam, & Angelus, qui in fine primi instanris, quando gratia plenus erat, relicta gratia ac præmio, merito ex primo actu bono, peccauit, vt docet D. Thomas p.p. q.63. Sensus compositus autem erat in Adam, & in Lucifero, ficut compositus paries cum albedine è contrario non potest nigrefacere.

Quapropter mirum, quomodo audent Perthomista, tontra D. Thomam, quem sequuntur, & contra Concilium Trident. dicere, quod non potest homo excitatus à gratia, gratia dissentire. Cum etiam informatus gratia gratia dissentiat apud D. Thomam. Et qui trahitur sursum ab alio, sicut homo à gratia, potest deorsum simul se se impellere absquio ciusto e regula contradictorior ii, qua est affirmatio, & negatio ciusse de codem secundum idem, & in code. Cum autem mouenti gratia ad bonum, voluntas resistit per motum alium ad malum; palam est quod actus contrarij, videlicet ad bonum, & ad malum, non sunt ciussem voluntatis electiue, neque secundum idem, id est, camdem formam, aut partem: Nam & sebricitans simul vult frigidam ad extinguendum sebrilem ardorem: & simul non

vult, ne natiuus Calor extipguatur. Et adulter vult adulterium propter voluptatem, & non vult propter peccatum annexum. Deus vero mouet voluntates, se illis attemperando, non autem illas prorsus mutando regulariter, ne temeraret libertatem, sicut ait Chrysostomus, & Ambrosius; nec determinando ad illum vnum solum actum, ita vt tunc non possit in alium à seipsis ferri, sicut determinantur à sine

vnico, quem simul non possunt nolle.

Præterea idem S. Thomas in 2.d. 28.7.1. art. 2. hoc for. mar argumentum 4. [Homo habens pedem claudum, non , potest ambulare, niu claudiicando. Sed peccaium est sicut quadam curuitas voluntaris. Ergo homo in statu pec-, cari existens, non potest non peccare. Hoc argumentum effe infolubile, li valeret regula de fenta composito in voluntariis, sicut in naturalibus, vt patet in exemplo claudi & , calidi & c. Sed D. Thomas responder: [ Ad 4. dicendum, , quod ratio illa tener in iis, que agunt per neceffitatem na-"uræ, in quibus de necessitate operatio sequitur secondum , exigentiam perfectionis, & defectum operantis: Non au-, tem tenet in voluntariis. Quia homo habens virtutem, , potest non vti virtute, sed in contrarium vsum exire: Et si. , militer habens habitum vitiofum, potest non vti habitu illo.] Doctiffime quide & ex naturæ decretis, & experimen. tis oftendit S. Thomas regulam non renere in voluntariis. fed folum in naturalibus; videlicet, nec vitio mouentiad peccandum, nec virtuti aut gratiæ ad benefaciendum in fensu composito, ita inhærere voluntatem, quod repugnare non possit de facto, sicut vitio naturali cogitur claudicare, & tibia non vitiata bene incedere, nisi voluntarie claudicet iocando, vt ibi addit.

5 Præterea in toto iam citato articulo, probat quod homo in peccato existens potest non peccare, & resurgere à pec, cato, propter libertatem arbitrij, si faciat quod in se est, vel
, non præstet nouum impedimentum gratiæ, vt docet 3.
, contra Gen. 159. Nam essi non est in sua potestate habere
, gratia, quoniam supra naturam est, tamen est in sua pote, state, quod naturale est, impedimentum ponere, & non po-

, nete. Gratia en im omnibus datur ab eo, qui vult omnes, saluos sacere, & illuminare omnem hominem venientem, in hune mundum. Et quidem in hoc loco S. Thom. loquitur de auxilio actu mouente, cui plurimi resistunt, iuxta illud, non dictum illusoriè, sed vere, Tota die expandi manum meamad populum non credentem, sed contradicentem mihi. Et alibi in vtroque testamento sæpissime.

, Præteres in art prædicto sit. In peccaro existens potest , amplius peccare peccato nouo, non autem priori liberari: , Quoniam requiritur gratia ad hanc liberationem, quam ,, non porest habere, sed impedire, & non impedire donum 6 Item contra eos qui docebant posse hominem vitare peccara singula, sed non omnia mortalia, sicut non omnia , venialia : obiicit hoc esse faltum ; Nam , inquit , cum , peccatum non tollat bona naturalia, sed diminuat illud, , q. od ad natura potentiænaturalis pertinet, homo per pec-, carum amittere non potest, licer in illo infirmetur. Cum , igitur libera electio boni seu mali ad naturam liberi ar-, bitrij perrinear, non potest esfe,ve per peccarum subtraha-, tur homini facultas fugiendi peccatum, sed solum quod , minuatur. Ita quod illud peceatum, quod homo ante vitare , defacili poterat, postmodum difficulter vitet.) Atquimox probat, quod secus est de venialibus, quoniam sunt primi impetus, non subiecti deliberationi, & ideo cum vitamus vnum, incidimus in alterum. Mortalia vero requirent , perfectam deliberationem, & ideo vitari possunt omnia & , singula mortalia. Veni alia è contra singula: sed non oninia. ) Ex qua doctrina liquet, falsum esse quod dicunt, regulam de sensu composito in voluntariis valere, cum tunc solum valeat, quando per modum naturæ impetuose fertur.

7 Præterea in p.d. 47. q. 1 a. 2. ad 4. docet, quod Deus non monet ita esticaciter vnquam, vt homo non possit resistere, in sensu composito, vt dicunt Perrhomistæ. Nam air: Deus, non debet ligare homines ne peccent, sed salua libertate, prohibet peccata.) Ergo, inquam, non mouet ada stus pios ita essicaciter: & multo minus ad impios, quos verè non

Ff ij

## 238 De Pradestinatione, Electione;

operatur. Vt dicit incorp. art. Nisi quando vult mutare voluntatem, & tunc non est meritum, &c.

Præterea hæc doctrina est D. Thomæ, quoniam conformis est acræ scripturæ. Dicitur enim Act. 7. V os semper spiritur sancto restitistis. Quem S. Thomas dicit esticaciter movere. Item Isaia 65 & Rom. 11. Tota die expandi manus meas ad populum non credentem sed contradicentem mihi.

Et Matth.3. Quoties volui congregare filios & c. & noluifii? Nunquid Deus iis verbis nos deludit, itaut nos possimus dicere, Tu es in culpa, quoniam non congregas efficaciter, sed solum sufficienter, vt non veniamus ad te; sed solum possimus. Et dicis te date affluenter: improperasque quod non facis. Istane sufficientia, que nullum vnquam mouit ad bonum?

Præterea in Concil. Trid. feff. 6. determinatur contra Lutherum, qui dicebat nos moueri efficaciter à Deo, ita ve diffentire in tensu composito non possimus; quod videlicet potest homo dissentire auxilio mouentisi velit. Quod si tu negas in sensu composito nos poste dissentire: Ergo, inqua, nihil determinatum est contra Lutherum. Quippequi folum in lenfu composito, cum scil. mouet, non in diviso, cum non mouet, asserebat: Quod Deus mouet hominis voluntatem efficaciter ad omnem actum, five pium, fiue impium. Ergo & semper decerminat ad illum vnicum actum, ad quem impellit. Ergo &c. Quapropter nondatur differentia per te inter Conc. Trid. sic intellectu, vt tudicis; & inter Lutherum. Nam cum tu negas per hanc motionem in fensu composito toili libertatem, & Lutherus affirmatinihil ad disputationem & dogma. Tu enim vocas liberum, quod ille seroum : vtrique tamen dicitis, quod semper efficaciter à Deo impellitur homo ad quoslibet actus & singulos. Ergo est verum, quod non potest ad actum contrarium homo se determinare: Quoniam nunquam potest determinari, nisi à Deo efficaciter mouente, sicut neque instrumentum inanime actum alium ab eo, ad quem mouetur ab agente, potest actine, sed passine tantum: quoniam non potest se mouere, sed moueri vel nisi moueatur efficaciter à Deo, & ita ad fingulos alios, ad quos de se nullo pacto potest. Ergosemper & vbique à Deo efficaciter mouernur. Vnde ergo scis te esse liberum? Non quia potes te mouere. cum nunquam te moueris, nec moturus sis à teieso, nisi motus à Deo efficaciter, itavt relistere non possis; sicut mouentur bruta, illa etiam possent in sensu diviso id quod tu.

Præterea, nec quia volens moueris à Deo, es liber. Nam & canis mouetur volens, & non est liber; & homo mouetur à fine etiam volens & maxime, nec ad hoc est liber, vt docer sapienter D. Thomas in 2. d. 25. g. 1. a. 2. Nam Hine vide compellitur, ait, à fine, ne dum impellitur ad volendum se. quod Conci-

Cum autem ait Apost. Rom. 9. voluntatieius quis resistit? vocat instru-& Hester. & alibi &c. intelligitur de voluntate executiua mentum inaut permissiua, non de impulsiua ad volendum, vt recte nali. Nam docet S. Thomas in p.d. 47.9.1.a.1. 6 2. 6 3. Nam vt ait bruta moin 2. ad 4. Deus non debet ligare homines ne peccent, sed non libere. salua libertate. Attamen si Deus vult facere aliquid, nemo potest impedire: sed si vult mouere voluntatem liberé, vtique potest resistere, vt supe facra Scriptura docet : vel si mutat voluntatem non erit actus, liber nec meritorius.

Probatum est ergo sufficienter in doctrina S. Thoma, quod in voluntariis non valet distinctio de sensu diviso & composito. Et quod si valeret, non prodesset in præsenti controuersia: quoniam nunquam est reperibilis voluntas conclusio,

velle divisim, seorsumue à mouente efficaciter ad velle.

Deum non pradetermnare actus liberos, neque agere in causas liberas, sed cum cau. sis, prasertim adactus peccaminosos: prasertimque iterum ad actus, qui non possunt essenon peccaminosi, nisi physice: s in executionem, non autem in volitionem, qua non potest effe , nisi mali & mala.

### CAPVT IX.

### ARTICVLVS I.

Mnes quidem Philosophi, qui libertatem humani arbitrii afferuerunt, ne ipsam simul negarent, à divina prouidentia exemerunt, vt Seneca, Cic. Plito, & Chrylip. &c. non quidem extra providentiam faciendo hominem; sed extra provisoris impulsum necessarium. Propierea distinctius tractantes nostri Theologi, voluntates & ope. rationes voluntarias à Deo dirigi voluerunt, non autem volitiones prædeterminari. Ac propterea quonia prima causa agente omnes agunt, & absque eius influxu operari non possint, dixerunt causas naturales agere, quoniam Deus in eas agit mouendo ad operationes, & simul cum eis agit cooperando. Nedum dedit illis formam & materiam, & virtutem operatiuam, sed etiam prædeterminat operationes singulas, & tempora & modos, quibus operabun-

Primaopinio guod Deus omnia

Quod vtrum verum sir, nolo disputare cum eis, qui esse, & formas, & virtutes operationis darià Deo, non autem facit omnia & operationes. Neque enim ( aiunt )indigent nouis viriedusarum, bus ad operandum, aut impulsibus, nisi forsan vniuersali Mouet enim Deus calorem ad calefaciendum, muni, non- impulfu. in particula- non autem ad fic vel fic calefaciendum, cum ei hoc lignum

admouetur, fed ad quodcumque lignum in communi. Si- 2.00/mie. cut qui dat formam, dat consequentes motus, quamnis ab. quodettam fens: vt aliquando dicit S. Thomas. Alii prædeterminant infrecitio actionem, & modum, & circunstantias.

Quod non concedunt qui afinum lodomitice cocuntem vidernut, & Sociatem veneno necari, & multos tempestatibus obrui, alios præcipitari, & impios homines, pios absorbere: putant enim ex peccato non ex providentia hac accidisse. Alii singularitates Deo subtrahunt & errant. 3. opinio, Attamen causas voluntarias, licet virtute volitina à Deo præditæ sint, tamen ad volitiones has vel illas, non determinent, nisi ad volenduin communi Attamen D. Th. vult Thom quad prædeterminari voluntate folum ad bonum actum in com- Dens wolunmuni, non autem ad malum. Item fi aliquando ad actus pios pradetemiinclinat certos & lingulares, illa inclinatio moralis ell, non nat ad maaute causatina, nili finali, & obiectina causatione, nonvero communi, activa, sicut in superioribus sermonibus probatum est. Ab neem partie. activa enim çausatolli libertatem, nili simul possit dissentire Jed adbonii fupra nos docuit. Ad malas autem seu peccamino sas opera- regularites tiones non moueri voluntatem impellendo, id est agedo in Elemper causas, sed solū cum causis, vnde in 2.d. 25.9.1.a.1. ad 3. dixit. non comput-Deus agit in naturalibus, sicut ministrans virtutem agen- sine, nec de-, di, & sicut determinans naturam ad talem actionem : in li- terminatine, , bero autem arbitrio hoc modo agir, vt virtutem agendi durat. , sibi ministret, & ipso operante liberum arbitrium agat. Nonagitin , Sed tamen determinatio actionis, & finis in porestate li eum adboberiarb trii constituirur; vnderemanet sibi dominium su: num gedeum , actus , non autem sicut primo agenti : sed hic profecto ca ils come etiam ad actus piosimpulium negat particularem, sed non vniuersalem, vt melius declarat p. p. q. 105. vbi ad actuan peccaminosum negat prædeterminationem & impulsum.

Praterea in eodem art. 1. &g.I. in 2. fent. d.25. per totum probat, quod causæ, quarum actus prædeterminantur à prioribus causis, non possunt esse libera, cum vadunt ad finem, etiamsi sponte, sed aliunde impulse, ve lapides & bruta, quia non cognoscunt finem, nec ordinem mediorum ad finem, vteriam docet p. 2. q. 1. ideo nec à seipsis du-

## 242 De Pradestinatione, Electione,

cuntur, nec à seipsis determinantur. Quapropter miror eos, qui ad actum peccaminosum Deum agere cum causa, & in causam volunt. Nam esto quod in actum, qui porest esse bonus & malus (quale est homicidium, & coitus) iuxtà intentionem occidentis ex odio, vel ex iustitia, D. us præcauset, sicut cum excitat Pharaonem; tamen in actum qui non potest esse, & cum, & vbi, & quomodo non potest esse, nisi malus: non videtur Deus agere præcausando, qualis est blasphemia, odium Dei, & mentiri, quà mendacium est, & adulterari quà adulterium est: sicut nec vis motiua claudicat, quà motus est claudicatio.

Probatur hoc primum. Quoniam si Deus prædeterminarer omnes actus agendo in causas, nulla esset disserentia ter causas liberas, qualis homo; & naturales, qualis ignis; & inrenliberas, qualis homo; & serviles, qualis bestia: licet possit excusari à coactione illa, qua lapis deorsum

impellitur.

nodnon

guodnon

aguin cau
fam peccan
tem.

Probatur quod non agit in causam peccantem. Primo ex Ectles. 15. vbi primo ait Non dicas, per Deum abest, scilicet quominus benefaciamus. Ergo inqua non ex defectu auxilii, vt Pseudothomista dicunt: Nec dicas, ille me implanauit. Ergo inquam, Deus in actum peccaminosum non concurritagendo in causam, hoc enim est impellere & implanare.

Præterea Jacob 1. Nemo cum tentatur dicat, quoniam à Deo tentatur (vt dicunt Pseudothomistæ). Deus enimintentator malorum est. Tentatur enim à sua concupiscentia abstratius d'illectus) quoniam concupiscentia abstrahit à vero bono, & illicit ad apparens bonum.) Deinde concu, piscentia cum conceperit, parit peccatum. Peccatum autem vbi consummatum suerit, generat mortem.) Ex quibus verbis persect probatur hominem instigari ad actum, vt actus est à concupiscentia. Non enim concupiscens intendit peccatum, sed voluptatem. Item non instigari à Deo ad actu malum, peccaminosumque, qui est intentator malorum; neque vt actus est, neque vt peccaminosus est. Est enim peccaminosus post concipientis, & prægnantis voluntatis par,

tum

tum; sed iuxta sententiam Apostoli Iacobi, nec ipsatentatio, quæest impulsusad malum, nec conceptio exillo impulsu. Ergo nec prægnatio est à Deo. Ethoc supra probatum est , quod Deus nec per se, nec per accidens vult malum, nec vt ordinatur ad bonum : si autem Deus age. Deus non ret in causam peccantem, tunc ipse verentaret & impla- cause ad naret, altem per accidens. Non modo tentatione expe-maium. rimentatiua, vt fecit in Abraham (id quod etiam nobis non solidis in charitate Dei, timendum est. Vnde & ora- Quot medis mus, ne nos inducat in tentationem:) sed prouocatina ad Aluarezio malum, qualis fuit tentatio Diaboli in Euam. Fit enim mul- Dens dum tipliciter tentatio, vt ipse docet p.p.q. 114.2. 6 2.2 q.71. art. primitit, 1. 6 2. fent.d. 21 q.I. verbis, factis, aperte, occulre, expref- nas peccati se, & interpretative. Tentatio quidem ad provocandum etiminquit ad culpam, semperelt peccatum in tentante, non autem tumi. Ligo e. similiter in tentato, vi docet p.p. q.18.5 ad 3. 2 ad 21. q. taimadum 1. ad 2. Sed Deus agens in causam peccantem, implanat ad caminefus pecca um consiminter: mo magis, quam Diabolus, ant Suid feelecaro, aut mundus, quos ponir S. Thomas tenta vores. Illi m a til linenim tentant suggerendo, & inclinando: Deus autem qua altoqui etiam agendo efficaciter, vt dicunt Pfeudothomistæ: imoab des & linier æterno decreto prædeterminante ante præuisionem me- pretatuispec ritorum, vt possit punire & ostendere suam terribilem po- femet contentiam, vt aiunt. Sed respondent : quod Deus tentat im- expicens planatque ad actumi vt actus eft, non autem, vt peccami- Responso mosus est, arque culpabilis. Sed contradicunt sibi ipsis, adue, us nam vt docent. Primo Deus ab æterno decreuit, Perrum hodie, postquam Baptizatus factus Dei amicus instar Da- Alu. fibi uid, nullius culpæ particeps redditus, vnde à Deo deseri contr. mereatur, derelingui, finemegatine, fine prinatue, quia Confutatio. fic decretum à Deo est avernaliter , quod decretum nec Deus ipfe vitare potelt postquam fadum est. Acpræterca position in tentatione libidinosa ac pugnantem contra Ingeoftionem, Deus non modo deserit : ded criam obie-Climi mouens ei præber efficaciter. Nopenim appeteret caro, nist ad appetendum à Deo esticaciter applicaretur : ac smul Deus mouet Diabolum ad volendum tentare, & iu.

uat efficaciter actiones Diaboli suggestinas culpa, quas non potest Diabolus facere, nisià Deo motus efficaciter. Ac simul Deus mouet voluntatem Petri efficiter ad hanc volitionem adulterii prædestinatam æterpaliter, & in tempore efficaciter, non modo suggestam, sed factam ab ipso Deo. Tunc guaro si acceptat adulterium homo in ratione actus, fine in ratione adulterii : non ne etiam ifta acceptatio està Deo, qui per tehanc acceptationem prædeterminat, & facit efficaciter sub ratione adulterii, & quacumque ratione, ab homine acceptatur, & fit ? Ergo Deus longe magis & verius peccat, quam homo: vel si non peccat ipse: Ergo nec peccar ho no, cum malum non modo præter intentionem eius, sed etiam præter viam, vt ait Dion. citatus à S. Thom. Mal.q. 1. ar. 3. ad 14. Ergo peccatum non constatre, sed opinione, vt dicunt Libertini per rectam confequentiam, si taliter est à Deo. Quod si dicas, hominem sua libertate acceptare peccatum: lequitur, quod non prædeterminatur à Deoin causam agente, vt veit, & acceptet. Ergo si ad actum acceptationis non mouetur à Deo efficaciter voluntas: Ergo neque indiget ad alios liberos præfata motione efficaci. Et profecto nec homo ad peccatum vt peccatum est, le contert, sed vt actus bonus est aliqua bonitate. Er qui tentar, ad bonum implanat, non enim ad malum yt malum, juaderi quis poteft; nec tentans concupifcentia suadet malum ssed voluptatem. Et homo & Deus sic substantiam actus vt bonam cutant. Ergo multo meliori ratione non peccar homo, quam Deus. Et si peccar, plus peccat Deus mouendo efficaciter ad actum non separabilem à peccato.

Dens non potest à se cauerti. Ergo nec ad pecca- 1

Præterea in doctrina S. Thomæ, peccatum est aversio à Deo, & est privatio, vel nihilum. Vade concludit Mal., q.3. art. 1.6.2. Quod Deus non est causa peccati, nec concurritad peccatum, quia non potest à se aversi, seu à se, recedere, nec date non esse, & nihilitatem. Et in 2. dist., 73. q. 1. art. 3. sacit peccati causam potentialem, ipsum ni, hitum: actualem vero voluntatem, creatam ex nihilo: & peccatum; ergo desectum à regula Dei summi entis,

acBoni, & à fine intento abartifice Deo. Sed Deus non potest deficere à regula suæ artis, & à fine sibi proposito. Igitur non agit in causam auertentemse, deficientemque. neque in actum, cui necessario additur aversio & defecti s. cuiusmodi est nolitio rei prohibitæ à Deo. Necenim quod vetat vult, aut agit. Vnde in p. p. quaf. 19. art. 1. probat. quod Deus nec facit, nec vult mala, neque facit, neque vult fieri mala, ted folum velle permittete mala fieri, non ve mala ad bonum iple perducat, ob fui gloriam, vt Perihomistædicunt; sed vt voluntas operetur libere, quatenus est bonum permittere homini libertatem agendi se, & determinandi fe, vt ctiam docet 3. contra Gentes 71. qu'ol Perminielifinere resagere secundum suam naturam liberam, & defe. peccandi non Aibilem, est bonum prouidentia, quamuis prasciat defe. peccatum. Rionem & culpam. At non vult temerare libertatem, vt ctiam docet 1. d.47.9.6.ar.2.ad 4.

3 Item p.d.37.9.2. art. z. probat, quod Deus non est cau- ablemens est la mali, nec vi agens, nec vi ablens, velut absentia nauta causa pecca. h bmerlionis naus ; quia non mouet ad peccatum, nec le lice in d.2 absentar à peccatore, sed peccator ab eo; nec est causa de. 3-9.2.1.

fedus, sed ordinator.

4. Item p.d 46.q. 1. art. Deum non facere malum culpa, sed pænæ, quarenus bonum. Deinde est culpas puniri: & hac voluntas puniendi est confequens, eo quod prassipponir præscientiam operum, non taniquam causam voluntatis, sed ranguam rationem voliti. Probatum est etiam supra, quod Deus non vult malum per se, nec per aliud, nec vt ordinetur ad bonum, alioquin effet ordinabile: ergo bonum: ergo volitum : ergo peccatum ellet non peccatum. Wide I. d. 46. q. I. ar. z. 63.

Plurima funt alia loca in codicibus D. Thoma, often. dentia Deum nullo modo ad peccatum concurrere, nullaque causalitate, proprereaque ad actum peccaminosum'non implanare. Auoquin effet causa finalis oprans malun; vnde euenit bonum :atque agens impellens ad malum. Et quidem si ageret in causam peccantem, inspirarer peccatum, ve definitio indicat. Sed non est inspiratio nistad bonum,

adj.

Notand.

ergo &c. Item non vult malum |Deus per le, nec per accidens: ergo ad peccatum non concurrit per le, nec per accidens: per le ad deformitatem actus, per accidens ad actum.

Deusnon tiam actus qui non poseft non effe peccaminoficure dans formam, Eg facuitatem rainer.

Proprerea notandum, quod quamuis D. Thomas opifam, neque netur aliquando Deum este causam actus peccaminosi quoad substantiam, non quoad deformitatem. Attamen peccaminofi; vt pluries docet, præsertim in p.d.47.9.1.ar.4. ad illum adu à quo non potest separari malitia, nec est ordinabil sin finem, vt odium Dei, & blasphemia; non pramouet, fed lum physice, dit folum esse, ac potentiam agendi physice, vt docet in Mala 3. a. 2. ad 2. peccara quidem in moralitate, non in Acceptioreialiena, qua eft furnaturalitate consistant. agendiphysi- tum; cotest este moraliter bona & mala; at blasphemia & Dei odimn, non nisi mala moraliter. Et propterea ad blasphemiam mon determinari à Deo hominis volunta:em. nec implanari, nec tentari patandum eft. Vode in 2. d. 37. a. z. ar 2. docet, Deum, nec operari, nec cooperari ad actum matum, fed cooperari tantum ad ctum, quatenus dat illi substantiam , non prædeterminando, vt ind. 27. q. 1. quam hicallegar, declarauerat. Dat ergo velie! fed nonvelle hoc malum, Deovel proximo ficut vis, motiua dat greffum tibiæ, fed non hunc greffum claudicantem. qui prædeterminaturà fractura tibiæ, non à vi motiua, quæ ad hunc non mouet actum viriofum, fed ad rectum, non claudicosum. Sicdixit sup. Epist. Rom. 9. quod Deus excitauit Pharaonem ad regni fur custodiam, sed Pharao abu. sus est excitatione ad vexandum Israelitas, tanqua custodiæ aduerfos. Potest tamen Deus malitiam voluntatis torquere per le, & per obiecta ab vno actu in alium, vnde occasio commodior subsequetur, vt vsus est auaritia Iuda. Et connertit cor Ægyptiorum odiosum, vt odissent Hebræos. bonum par- teste Dauid, non autem de amore ad odium. Item adeo falfaest prædererminatio, quæ prærequint, actionem in causam, quod etiam in bonum negatur à D. Thoma p.z. q. 9. a. 1. ad 3. vbi ait, quod Deus mouet ad bonum, sed non ad hoc bonum, nisi aliquando &c. Vnde infero, quod finon prædeterminat hoc bonum, multo minus etiam præ-

sicularie, fel commu. 34,

Reprobatione, &c.

determinat hoc malum; & ad hoc guod malum : guod felumpermittit, non vt malum, sed vt liberum arbitrium agat, secundum sui naturam, sicuti & res alias. Vnde malum physicum & morale subsequi solent.

Nec quia est causa totalis Deus, ideò etiam determinat adum malum fic,vt & liberum arbitrium determinet. Nam Deus diuisus non est, vt simul faciat & vetet idem: & à serepellat perauersionem, quosad se vocat per-conuersione, ac proinde ipse àse auertatur dum deserminat auersionem vohintatum à le. Imo (& hoc mulli non fuadeat ) qu'od fieuri Deus non potest manducare neque mingere, quoniamistiactus dicunt determinatas particularitates actionum mixtas cum imperfectionibus, sed tamen dat facultatem & instrumenta ad manducandum & mingendum, Vt docet D. Th. Pot. a. 1 ar. 6. Ita nec porest volitionem mali infundere neque actum; ve malitiain h. ber. & imperfectionem. sed dat tantum volendi facultatem & actum in communi absque modificativa determinatione ad hunc modum volendi malè rem hanc.

Propterea etiam fi S. Thomas dicerer, quod Deus concurrit ad substantiam actus cum causa & in causam (id quod nunquam dixit ) intelligendum est quoad actum execu- Si quoniam tiuum peccati, qualis est occisio hominis, & rapina; non diceretur autem ad actum volitionis (quod eft implanare) indereful- reread alli tat actus executionis. Quapropter non fine impietate ma- malumapud xima potest affirmari, quod Deus vohintati indat cam vo- telligiturano litionem , quæ cft odium Dei: & mtelle tui illam intelle- ad executio. tionem, quæ est hæretica, pratie indicans de Deo, licet de- que ad volsderit virtutem indicandi & volendi.

dian dicht entibe

Shows sudmone for the at the a

resignation in the contract of the contract of

Appendix argumentorum ex Diuo Thoma, ad probandum quod Deus non agit in causam peccantem.

### ARTICVLVS VI.

A Mplius autem ex D. Thoma hæc sententia condemnanda manet; nec etiamsi satis condemnaram tædio affecti, non prosequemur, si forte sit spes convincendi erroris.

1. Porio ergo Mal. q.3.a.2. ita format argumentum dicens. (Videtur quodactio peccati non sit à Deo, nam homo no dicitut ese causa peccati nisi quia est causa actionis peccati. Nihil enim ad malum intendens operatur, vt Dionysius ait in quarta de diuinis nominibus. Sed Deus non , est actor peccari. Ergo non est causa actionis pecca-,ti.) Deinde respondet ad 1. dicens, quod homo qui pec-, cat, licet per se nonvelit deformitatem peccati, tamen de. , formitas peccati aliquo modo cadir sub voluntate peccantis, dum scilicet magis elegit deformitatem peccati incur-, rere, quamabactu cestare. Sed deformitas peccati nullo , pacto cadit sub voluntate divina, sed consequitur ex hoc quod liberum arbierium recedit ab ordine voluntatis'diuinæ.) Hæc autem responsio nulla esfer, si, vt aiunr, Deus tot modis ageret in causas arbitrarias, videlicer, si prædeterminasser ab æterno actum peccati, & intempore faceret, & efficaciter promoueret simul voluntatem ad faciendum, nec recederet ab actu donec consummetur peccatum. Nam vt ait de Pot. q.3.a.7. dd 3. ipsa naturæ operatio, est etiam operatio virtutis divinæ, sicut operatio instrumenti est per virtutem agentis ) quod itidem aiunt Pseudothomistae in volitionibus.

2 Præterea voluntas non vult deformitatem actus, sed ipsum actum, vt est bonus aut honeste, aut vtiliter, aut ivcunde bonus: nec mouer sead deformitatem actus nolitam se

bi & Deciergo non aliter vult nec agit, quam vult & agie Deus: ergo non peccat plusquam Deus. Si autem peccar. quia non recedit ab actu, cui necessario est annexa deformitas; ergo tunc prosequitur actum sine Deo. Si autem cum Deo: ergo nec Deus recedit; ergo non potest homini efficaciter à se moto imputare non recessium.

? Præterea ipsemet Deus non mouet diabolum efficaciter, si Deus me. & carnen & mundum, ad luggerendum actum adulterij, ne. weihominem dum volitionem, non tamen, vt aiunt, ad deformitatem a- Edutolum Aus, quia deformitas non est sualibilis ab vlla causa. Atta-caminosum men neque per hoc non dicuntur moueri ad deformitatem ergo & iffe annexam. Et Deus ipse facit volitionem adulterij effica bilefipecia. citer in voluntate. Ergo non potest dici, quod Deus non 14m. Valt deformitatem actus, & homo vult : Tum quia necessario sunt conjuncta, præsertim in odio Dei, & blasphemia, & mendacio. Nec podunt reperiri in sensu diuiso: Tum quia ea ratione, qua non vuit Deus deformitate actus, eadem ratione nec vult homo deformirarem; fed bonum voluptuofum, cui annexa est deformitas: & propter hoc peccat. Ergo multo magis Deus qui facit cum de actum efficaciter, & facit ve homo faciat, neque possit non facere: cum moueatur æterno decreto & temporali efficaci præmotione. Et quidem vellet homo cauere, at non potest; quia efficaciter à Deo mouet or : Deus aute potest & non vult, vt isti docent : ad impossibile autem nemo renetur. Imo Deus ipse facit hancimpollibilitatem, dum efficaciter mouet voluntatem ad volitionem actus: quæ volitio non potest non esse. nisi Deusipse præmoueret ad alterum actum voluntatem cum majori efficacia. D. Thomas air, ideo culpari voluntatem, quia non cessat ab actuillo, cui annexa esset deformitas. Sed perte (ô Pseudothomista) Deus ipse non desistir, seu cessat ab illo actu, sed porius efficaciter mouet, vt fiat ita vt homo motus non possir cestare & cauere, nesiat. Ergo vel actus non est homini culpabilis, cum ficiat illum Deo faciente, & impellente; vel magis est culpabilis Deo, quam homini, vt dicit Lucifer, & Luciferiani, & Caiani, & Talmuditlæ, quò d Deus peccauit damuando diabolum & Iudam,

& ludwosad poenas, quos impulit ad culpas; vel neutri, vt dicunt Libertini secundum rem , sed secundum opinionem tantum.

4 Præterea si Deus mouet efficaciter ad actum peccamin fum, ad quid Diabolus & caro tentant, cum Deus sufficiat efficaciter ? Et ad quid alie cause nos ad bonum mouent, si Deus folus efficaciter mouet?

Implicar con grad dicere. pradeterminatur dum vi seccaminofas

Præterca non vident Pseudothomistæ, quod ipsorum and affas opinio implicat contradictionem, dum atunt, à Deoprædeterminari hominis voluntarem ad huncactum, & ad hanc Deo: wolitionem, non in communi, sed individuatam, & singularizaram, & agere in causam, & cum causasimul: & simul concurrere ad actum peccaminosum, sed non vt peccaminofus, sed yt actus est. Individuatur enim & modificatut hie actus à conditionibus individualibus : conditio autem ad solam volitionem adulterii, determinat ad adulterium. Si autem ad folam volitionem, nequaquam, vtipse pulchtè docuit p.p.g.105. Esp.2.q.9 al. d3. Etpropterea ibidem, & in q.disp.dePot. & de mal. supra citatis. & in 2. d.25. q.I. & Rom. s.lett.3. constanter & perpetuo declaravit S. Thomas, actiones voluntatias non prædeterminaria Deo, sed relinqui in potestate liberi arbitrij: quod & facræ litteræ nunquam non contestantur. Igitur farendum quod liberum arbitriu semper remanet judifferens : & cessare potest de facto ab illo actu, cui deformitas est annexa, & ideo culpatur, quia non ceffat (air D. Thomas: ] non ceffat autem, quia non vult cessare, non quià Deus efficaciter ipsum mouet. Non vult autem, quia liber est, dataque illi libertas est in conditione natuta, cum permissione faciendi, seu potius volendi quidquid vult, tanquam dominus actuum fuorum, & vt fihus, & proprerfe, non tanquam seruus, & proprer aliudive supra probatum est. Potest ergo peccare & non peccare. Peccari autem potentialis facultas est Nihilum, de quo sumus: actualis eft voluntas, eligens sponte minus bonum præ majori.

> 6. Prateres, et ibi probant doctores, & D. Thomas : ommis creatura agit Deo agente, & scit & sentit Deo intellige.

te. & potest Deo potente, & vult Deo volente. Si ergo prædeterminat actum volutatis, seguitur, quod cum homo vult malum Deo, id est odit; quod Deus eriam sein sum odit. facit enim totum actum communiter & singulariter, & circunstantialiter, Quapropter impiissima videtur hæc'affertio. nec sustinenda, quò dagat in causam determinando omnes actus. Et quod permittat peccatum, vt peccatum est, non folum vt actus est, sicut dicit Aluarez d.11. n.3. cum deberet dicere, quod permissio cadit super volitionem, non super peccatum, & vtvolitio actus eft : & non vt hic actus eft.

Exvario ingenio causarum agentium iterum ostenderes. Thomam folere, quod liberum arbitrium non pradeterminatur: & Deus non agit in causam, pre-Certim peccantem.

#### ARTICVLVS III.

Mplius autem, vel quæ dicta funt prius de voluntaris libertate intemerata, ex co quod Deus non pradefinit actus eius, ac propterea non agit in cam nisi communi motione, ad bonum; fed gim ea etiam particulari modo, ve requirit substantia actionis, repetere non grauemur.

Dicit ergo D. Thomas p.p. q. 41. art. 2. Voluntas & Exprima di. natura differunt in caufando, iecundum hoc, quod natura find velundeterminata est ad vnum : sed voluntas non est determinata taris estiload vnum: cuius ratio est, quia effectus assimilantur causa Ratio 1 Naagenti informa per quam agit. Manifestum est autem, quod mia agu per vnius reivnica est forma naturalis, per quam res habet este, idec al onis vnde quale ipsum est, rale facit. Sed forma per quam vo- voluntesper luntas agit, non est vna tantum, sed sunt plures secundum non determis quod sunt plures rationes intellecte. Vnde quod volun- naturedonis atate agiturnon est tale, quale agens, fed quale vuft; & iliud en blein.

De Pradestina: inge. Electione. 252

intelligit effe agens. Eorom igitur voluntas principium eff. quæ possunt sic aliter esse; corum autem, quæ non posfunt nil lic effe, natura principium cit. Voluntas autem quatenus natura (ait ad s. ) affiquid naturalitet vult. ficut voluntas hominis naturantet tendit ad beatitudinem.

Exquious liquet, quod voluntas non promoueiur determinete ; & cotest variare volitiones, & illa quorum est principium, possunt esse & non esse, & sic & non sic.

gurd valunano modo

2.ex2. dift., Icem pot. q13. art. 13. 0. inquit. Natura cft determinata ad ansad plures, vnum, quantum ad id quod virtute natura producitur. & actus & op , quantum ad hoc quod est producere & non producere, & pojitos, gad, lic producere, sed voluntas quantum adneutrum determi. corum feha-, nata invenitur. Potest enim voluntas artificis facere scambet, ergo libe., num vel arcam, & facere, vel non facere, & à faciendo eria road vnum cellare; & licfacere, & non lic; & nunc, & non nunc. At ignis non potest non calefacere, ucc cessare de se, neque quando potest obiectum præsens calcfacere, differt in , aliud tempus, sicut voluntas, &c.

Dode sane docet, magnam libertatem, nullius prædeterminationis efficaciæ subjectam.

3.ex 3:dif.

Item ver. q. 22. a.t. O. ait. Quædam moueri violenter quianon vio absque proprio appeticu, vr lapis sursum à manu, & sagitn surraliter, ta à sagittatio. Sic autem naturalia non moueri, sed à pronec seipla, prio appetitu etiam tendere in finem à Deo præscriptu, & seins, quo-, ab ipfis appetitum. Appetuntautem per formam impresniam cogno., sam, sicut grauia per grauitatem deorsum. Si enim non dia graise, irent proprio appetitu, dicerentur dirigi ad finem bonum, nem medie, fed non ite necappetere finem bonum iplis. Aliavero tenam ad fine: , dunt in finem ab ipsis præcognitum, vt bruta & homo, fed differenter. Nam brutacognoscunt finem per æstima, , tiuam; & non rationem finis & ordinis mediorum ad finem. Homo autem hæcomnia cognoscir. Er propter-, each dominus actuum suorum, pront judicat effe facien-, dum . Quod iudicium non hibent bruta, nisi quatenus participant rationem aliqualiter. Quoniam natura participat lensum, sensus rationem, & ratio Deum, vt dicit in wer.q.7. item in3. d.27.q.1.a.4.ad3

Exhochabes, quantum diftet S. Thomas ab omni præde terminatione Dei, & actione in causas voluntarias secun dum suam doctrinam.

, Præterea 3.d. 39. q.1. art 1.0. ait. Voluntas secundum f. 9 sta propri-, indifferens est ad plura; ted quod determinate exeat monetur, a-, ad hunc vel illum actum, non est ab alio determinan-liegum non , te, sed ab ipsa voluntate; sed in naturalibus actus egredi-, tur ab agete, sed determinatio non est ab agente, sed ab co , qui agentitalem naturam dedit , per quam ad hunc actum determinatur; & ideo propriistime actus voluntatis à voluntate dicitur. Et ideo si quis defectus in actu eius sit, ipsi voluntati in cu'pam & peccatum imputatur.] Et in a. 2.0. Ratio, ait, culpæest in homine secondum il a potentiam, quæ ad plura se habet: nec ad aliquid eorum determinatur, nisi'à seipsa, quod tant u voluntati couenit, &c.

Hic clare tollit prædeterminationem, & præmotionem in voluntariis; sed in naturalibus ponit, sed à Deo, vt conditore formarum ad certos fines. Et quia propri fime se determinat à le, & actus eius, est eius propiissime, quod in naturalibus non item speccat, aut meretur, alioquin non peccaret, &c. similiter habet dominium sui actus, quia se de-

terminat : alioquin serua esset : vt & Arist. docuir.

5 Ampirus ver. q 22. d. 40. inquit: (quod natura aliqua non Des , quato Deo est propinquior, tanto expressior in ea diuinæ ideo a je. ,, dignitatis similitudo inuenitus. Hoc autem ad divina di-"gnitatem pertinet, vtomnia moueat, & inclinet & diri-, gat. Ipfe autem à nullo alio motus, vel inclinatus, vel directus. Vnde quanto aliqua natura est Deovicinior, tantò , minus à Deo inclinatur, & magis nata est seipsam inclinare. Natura ergo insensibilis, qua ratione sua materialita-, tisest maxime à Deo remota, inclinatur quidem in aliquem finem, non tamen est in ea aliquid inclinans, sed so-, lummodo inclinationis principium, vt ex prædictis patet. , Natura autem sensitiua, vt Deo propinquior, in seipsa ha-, bet aliquod inclinans, scilicet appetibile apprehensum: sed , tamen inclinatio ipfa non est in potestate ipsius animalis, afed eft ei aliunde determinata. Animal enim ad afpectum Hh

, delectabilis, non potest non concupiscere illud, quia ipfa , animalia non habent dominium sux inclinationis, vnde , non agunt, sed magis aguntur secundum Damasc. Et hoc ideo, quia vis appetitiua sensibilis habet organum corpo-, rale, & ideo vicinatur dispositionibus materiæ, & rerum corporalium, vt moueatur magis quam mouet : sed natura , rationalis, que est Deovicinissima, non solum habet inclinationem in aliquid, sicut habent inanimata: Nec solum , mouens hanc inclinationem, quali aliunde eis determina-'tam, sicut natura sensibilis, sed vitra hoc habet in potestate , ipsam inclinationem , vt non sit necessarium inclinari ad , appetibile apprehensum, sed possit inclinari, vel non incli-, nari. Et sic ipsa inclinatio non determinatur ei ab alio. potest repel., sed à se ipsa. Et hoc quidem consetit ei, inquantum nou vtitur organo corporali, & sic recedens à natura mobilis, mouetural, accedit ad naturam mouentis, & agentis. Quodautem a-, liquid determinat fibi inclinationem in finem, non potest , contingerenisi cognoscat finem, & habitudinem finis in , ea que sunt ad finem, quod est tantum rationis. Et ideo talis appetitus non determinatus ex aliquo alio, denecesfirate: sequitur apprehensionem rationis.

> Ex quibus verbis non semel constat, quod rationalis voluntas non determinatur à Deo, sicut sensualis & rationalis. & quod seipsam agat, vr Deo proxima, & ideò non agatur: nec Deus in ea agat, nec prædeterminet inclinationem eius, nisiad bonum in communi. Et quidquid Pseudothomista & Perthomista dicunt, cum ipso S. Thoma, & cum rationibus iplius mirificis pugnat impudenter. Nota quod voluntas non solum se mouer ac determinat, sedetiam suam inclinationem habet in sui potestate. Ergo cum inclinatur,

dissentire potest de facto, ve dicit Concil. Trid.

les elt in porestate lib. arb.ereo bere gratiam dumadu

gratiam,

Reprobatione Elc. Soluitur dubitatio prima ex D. Thoma, qua dicunt omnes causas applicari à Deo ed

agendum, ergo Deum agere in causas ueterminando, quoniam non tenet in voluntariis nisi communi motione ad bonum: non enim admalum, nisi occasionaliter.occasioneaccepta à peccatis malitia vel vsu.

### ARICVLVS IV.

CEd contra hanc doctrinam vere Thomisticam, addu-Dount id, quod S. Tho. in p.2.q.109 1. Resomnes positas in sua perfectione, ve producant actum, adhuc moueri à Quoniam velutomnes corporales motus reducuntur in corpus coeleste, primum mobile mouens, ctiam calefactioignis; itaomnes motus, tam corporales, quam spirituales reducunturad primum mouens immotum.

Deus operaturin natura Item Pot. 9.3.4.7.0. inquit. & vol mtate operantibus, & hoc multipliciter. Primo. quia dedit rebus naturalibus virtutes, per quas agere poffunt. Secundo, inquantum conservat virtutem naturalem in effe. Tertio, in quantum mouetad agendum &c. quia , natura inferior non agit nisi mota &c. Ad 7. Accipit à primo agente esse intentionale, sicut serra intentionem artis Similiter Ifaia 26. dicitur, Omnia operatus es Domine &c. , Et AA.17. In ipso viuimus , mouemar & samus &c. !Et in , catechismo Rom.p.1. dicitur Deus intime operari, & ad motus, & adactionem impellere. Et D. Th. vbi supra. Deus in. pondeo quod timior est estectui, quam sua caula. Quoniam prima causa Demendie prius & efficacius &c.

Respondeo, quod hac, & alia loca S. Thoma, intel- adine quiligenda funt sicut in p.p.q.105 art. 4. 6.5. exponuntur, fairer non quod Deus mouet omnia vr obiectum & finis, & vt agens modificativniuersale, non prædeterminans particulariter. Nam & natione.

sectine : 55 dem uninera

Hh in

256

cœlum, à quo trahit exemplum, itidem mouet, & sol generat hominem, nedum homo; similiter virgulta &c. Et quide exemplu de instrumento moto declarat ira intelligit debere: alioquin contrarius esset Concilio Fridentino, neganti, quod liberum arbitrium agatur, vi instrumentum inanime, quod non potest simul aliud agere. Et idem docet p.2.q. 1 a.1.0. Et hoc exemplum retractat in p.2 q.1.a. 3. Et docet quod aliæ creaturæ aguntur à Deo vi instrumenta. Rationalis vero à se, vi in 3.d 39.q.1.a.1. & proprissime.

Ad secundam authoritatem ipsemet D: Thomas re-Condet in eadem Pot. 2 9.3 a. 7. vbi cum probailet contra Mauros, formas & virtutes rerum agere, & non folum Deum, tum ex vtilitate earum nou ociola : tum ex co quod effect as assimilantur causis proximis; proximitate suppositi, quia iole proximiores: non virtutis, qua proximior est Daus; concludit quod causis proximis competit actio. Et quodignis vere calefacit, non autem Deus; & homo manducat, non autem Deus; sed mouer Deusignem ad cale-, faciendum, & hominem ad manducandum: quippe quibus dedit formas & virtutes ad operandum, applicatque, vtilecans cultelli acutiem. Et hoc quidem non est dubium intuentibus rerum seriem, in qua res nulla operatur, nisi applicata ab alia causa & occasione obiecti, & modificatione concaufirum certo-tempore, & loco, & modo, actain virtute agentis, & ordinantis omnia principis. Propterea . concludit, dicens: Deus ergo, sicut cœ'umin corpora-"libus efficausa actionis cuiusliver, in quantum dat &c. & , applicat actioni. Er in quantum eius virtute omnis vir-, tus agit. Ercum Dens sit sua virtus, & sit intra rem , quamlibet, non sicut pars essentix, sed sicut tenens rem "in este: sequitur quod in quo'iber operante immediate "operetur, non exclusa operatione voluntatis & naturæ. Exquibus verbis manifestum est, quod non sir à Des prædefinitio, cam mouet præsertim voluntatem. Er hoc in resp. adiz. en acleat magis, dicens. Voluntas dicitur habere , dominium friactus, non per exclusionem causæ primæ: , sed qu'a causa prima non ita agit involuntate, vt cam de

necessitate ad vnum determiner, sieur determinat naturam, , & ideo determinatio actus relinquitur in potestate vo, luntatis & rationis. Hæc ibi, & eadem dixerat 2. dis.
, 25.9.2.a.2. ad 3. Deus agit in naturali ibus sieut ministrans
, virtutem agendi, & sieut determinans naturam ad talem
, actionem. In libero autem arbitrio hoc modo agit, vt
, virtutem agendi sibi ministret, & ipso operante liberum
, arbitrium agat: sed tamen determinatiosiois & actionis
, in potestate liberi arbitrii constituitur. Idem dixit ver. q.

22.ar.I. & 4. 6 p.p.q.41.art.2. 6 pot.g.3.a.13.

Quaproprer Perthomista nihil probant, cum docent ex his quod Deus agit in causam. Nam D. Th. dicit solum in causa, scilicet in natura, & voluntate. Et quando dicit Deum mouere ad actum, intelligit communi solum motione, præcipue in arbitrariis non prædeterminata, nec prædeterminanda, nisi per liberum arbitrium ad actum, hic &c. Et quidem Rom. 4.lett. 3. manifeste docuit exemplo Pharaonis in actum peccaminolum Deum non concurrere nisi generaliter, semper tamen mouende adbonum; sed determinari per nostram voluntatem ad malum : sicut ait, in hoc excitaui te, vt &c. vbi excitatum à Deo Pharaonem declarat ad regni defensionem : sed Pharaonem vsum esse excitatione illa ad crudescendum cotra Hebraros. Item adduxit exemplum Nabuchodonof, de quo dicit Deus Isaine 10. quod mifit Affur contra gentem fallacem, vt vindice &c. sed cor eius nonita arbitrabitur, sed vt coterat &c. Sic carni. fex moueturà indice contra furem reum indicatum, vt faciat iustitiam, sedipse exequitur iustitiam, non propter iustitiam, sed propter auaritiam. Profecto si Assur mouetur à Deo in bonum, & ipse male veitur, & vult aliud, si hoc velle, aliudquam quod vult Deus, est etiam à Deo speciation: sequitur quod Deus simul impellit ad bonum, & malum, iuxta Pseudothomistarum expositionem. Quod tamen expresse negat hic sanctus Thomas, & vbique. Imo Origenes, Chrysoft. & Thomas docent, quod voluntate peruersa & malitia, quam Deus non immisit in Iudam, & in Neronem, vsus est Deus in bonum redemptionis, & in

Notandum etiam, quod applicare causas ad causandum, non est agere prædeterminando actum causæ in liberis instrumentis, sed tantum in necessariis, vt mouetur penna ad scribendum. Cum enim Rex applicat doctorem ad legendum & iudicandum, communiter applicat, non prædeterminatione ad vnum sic, & nunc, ira, & non aliter &c. Et D. Thomas dat exemplum de coquo applicante ignem ad operandum id, quod coquus non operatur: non enim coquus calefacit.

Secunda dubitatio aduer sariorum, exeo quod D. Thomas, ex sacra Scriptura dicit; Deum immutare voluntatem R egis, es sine violentia: soluitur exeo, quodlicet sine violentia, non tamen sine necessitate. At libera est voluntas à violentia, & coactione. Ideoque Deum non immutare voluntates ad bonum aliud, vel quo ad modu, vel de malo opere volito in aliud opus malum, ville Dei consilio, vel ad villem circumstantiam in his, qua ad salutem spectant; nec regulariter, sed extraordinarie.

ARTIC.

#### ARTICVLVS V.

C'Ecundo opponunt locum D. Thom. vbi afferit Deum Dmutare voluntates fine violentia. At hocetiam ipse assero: sed non sine seruili eriam necessitate; ergo & citra me. ritum volentis. At in opusculo & aliis in locis supra allegatis, scripserat voluntatem esse liberam à coactione, à necesstate, & ab inuito. Necessitatur autem cum immatatur aliquando certis calibus, non autem regulariter in omni actione: Alioquin non remaneret in potestare consilifui, vt supra docuit pluribus in locis. At quod dicit in 2.d.25. art.2.ad 1. & ver. q.22. art. 8. (Quoniam voluntarium & violentum non possunt simul stare. Quando ergo Deus , immutat voluntatem, facit vt velit, quod nolebat; vel aliter quam volebat: sed non vt velit, & nolit simul. Similiter , cum lapis grauis natura deorsum feratur, si à Deo sursum , feratur mutata inclinatione grauitatis, in inclinationem le-, uitatis, non dicitur violentari, sed mutari: ] Sed, inquam, , hæc verbanon fauent Pseudothomistis, sed obsunt. De ,ratione enim liberi arbitrijest libere, non necessariò opc-, rari : sicut, quando immutatur, aut prædeterminatur, illi accidit.

Propterea D. Thomas imprincipio o. ait. Potest Deus im-, mutare voluntates de necessitate, non autem cogere &c. , Et paulò infraait, quod Deus immutat voluntate, vel mo-, uendo tantum ad aliquid volendum fine impressione facta , in voluntare: aliquando veiò imprimendo aliquam forma. vt en virtus & gratia. Sed hæc inclinatio quandoque est si charitas , forma perfecta, ficut charitas patria; & hac necessitat suf. parianeces-, ficienter, id est efficaciter (Nota hoc.) Aliquando forma fier ergodin addita non eft perfecta viquequaque, vt in viatoribus, & juff. & . g. stunc inclinatur quidem, sed non necessitatur. ] Ex quibus verbis vide ; Primo, iuxta D. Thomam, idem dici fufficiens, quod efficax. Secundo, quod gratia in via non necessitat, nec mouet efficacirer, sicut in patria, quoniam non mouet in via sufficieter &c. Tertio, Item quod si forma im-

pressa non necessitat, multo minus motio præuia. Nisi quad do Deus immutat voluntates; quod nunquam facit in malum, seu in his, quæ ad salutem, sed in bonum, vt cùm cor Regis vertit ad salutem, aut ad vindictam, non autem ad peccatum. Nam cum dicitur in psalmo 104. Convertit cor eoram, vt odirent populum eius &c. Et, ego induraui cor Pharaonis: intelligitur conversio vnius malæ voluntatis inutilis ad malam vtilem, vt sudæ voluntatem auaram in preditoriam: & Pharaonis ambitiosam in persecutoriam sugientis Israelis &c. Adde, per sustinentiam, & non emollitionem, vt supra documus.

Solutionem aduersariorum, quòd videlicet propterea remanet libertas in homine efficaciter moto, quia non mouetur ad vnum, & remanet potentia, vt moueatur ad alia, aliter: nullamesse in via D. Thoma: nec rectè intelligià Pertho-mistis.

### ARTICVLVS VI.

Enafio Peri.
pro libertate
on opforum
dogmate.

Oxrecinentes, quod sæpe damnatum est, aiunt, eius qui prædeterminatur, & in quem agit Deus, saluatur, slibertas per hoc, quod voluntas non determinatur adv, num, sicut natura; & remanet in ca potestas ad determinationem aliam, & aliter.) At misi videtur de industria errare in doctrina S. Thomæ. Nam determinari abalio, agente in causam, sellit libertatem, si ei non potest resisti de sacto, ita vivoluntas remaneat domina eius dem sui actus, & inclinationis prosequedæ, & non prosequedæ, sie, & non sie, vi

ex verbis D. Tho. pluries oftendimus, & in toto hoc cap.9.

Confutatio,

Quid detereninariad v. & in toto6. Cũ enimvoluntas determinat seipsam ad vnum, quod semper sacit, neque enim ad plura simul potest; tunc verè libera est, vt docer Mal. q. 3. a.3. ad 5. At cum ab alio determinatur, sine ad vnum, sine ad plura, sinon potestre-sistere de sacto, tunc non est libera, sicuti nec respectusinis, quem non potest non velle, & tamen sponte vult. Ergo indisferentia constituit libertatem. Omnis autem essicax & infallibilis inclinatio toilit indisferentiam: Ergo & libertatem.

2 Præterea neque canis est liber, quia potest ad plura moueri, & aliter. Nam dum sequitur vulpem, potest cessare: vel ad leporem converti prosequendum : & sic, & aliter. & hæc plura porest capessere, & sponte non coactus. Nec propter hoc libere mouetur, sed serviliter, quoniam ab obiccis & passionibus, non à iudicio libero sellogismum eijciente, sed à passionibus & imaginibus facto ita, vt non possit aliter judicare, sicut horologium à ponderibus motum fonat: & quidemrationabiliterratione impressa, non elici. Non est liber ta : Sic homo non propterea est liber, quod potest aliter potest mone. moueri, & in alia vice; sed quia potest se se mouere, vt do-n & affert, minus sui actus, sic & aliter, dum vult, & operatur, & po- & sie test de facto cessare, vt D. Thomas, in citatis locis, demon-quin à /e. strauit. Erenim quoniam homo mouetur ab exterioriagente, etiam à Deo, si non se mouet, ita vt possit de facto dissentire, non dicitur liber, Sicut nec fagitta est libera, nec lapis, nec canis: Sagitta enimabalio mouetur absque proprio appetitu violenter. Lapis ab alio determinatus & à se appetente deorsum. Canis abalio determinatus & à se, sed serviliter ab obiecto & passione, facta aftimatione, non à se eliciete Homo à se sicut Deus, cui vicinissimus est. Sed sub Deo & à Deo, vi condente & conservante voluntatem, & inclinante communiter, non autem prædeterminante particulariter, alioquin non à se vt liber, sicutifupra docuit S. Thomas, prælertim in cap. 6. per omnes articulos, & ibidem Chryfost. Aug. Nyss. Damasc. & omnes Philosophi, & Pagres.

Li ij

Homo ex hic, quòd determinat suum actum,

o volitionem, non est causa sui, sed volitionis duntaxat concausa: modificationis causa magis

principalis.

#### ARTICVLVS VII.

SEd obiiciunt Perthomistæ. Si voluntas determinatur à se ipsa, & non à Deo. Ergo ipsa est sui este principium, & non Deus. Si negas consequentiam, probant sic. Quod est principium operation is, est principium itidem illius este, à quo manat operatio. Sed voluntas & c. Ergo & c.

Respondeo. Deus est causa primaria & vniuersalis etiam naturæ ipsius voluntatis in radice: sed voluntas est causa modificatiua volitionum & particularitatis, & moralitatis, in extensione. Ergo non potest esse causa sui, propriæscil. naturæ, cum non operetur, nisi postquam est ipsa sui natura actu.

Item distinguo antecedens. Nam operatio naturalis concludir naturam. Operatio verò voluntaria non concludit, sed indicat : Siquidem voluntas ab obiectis multispotelt specificari, & à congruentiis variis mediorum erga fine, vnde variat volitiones, sicut dicit p.p.q. 41.a.i. Quecum ordinatæ fiunt iuxta finemà Deo præstitutum, dicutur rationales & bonx. Cum deviant, licuntur irrationales & malæ. Etsicutartifex (ait D. Thomas) non est causa defeauum, & errorum, accidentium artificiatis erga finem, & deviationis à fine, sed tantum tendentium ad finem : Sic Deus non est malarum volitionum à verofine deuiantium, vt fic, sed solum volition uin genere, & ad finem bonum tedentium: sicut dictum est non semel ex S. Thomæ verbis. Quaproprer quoniam voluntas est causa operationum defectuosarum, non sequitur, quod sit causa sui esse. Quonia defectus dicit non este. Cum autem bonarum, non quidem

primaria est causa, & independens, sed sub Deo& à Deo; nec est productiva primitus, sed modificativa. Igitur ex hocquod sibi dererminat volitiones, non est causa sui. Immo Deus est causa modificationis. & homo: sed Deus vniuersaliter, vt causa voluntatum; homo modificative. & specialiter & individualiter volitionum sic & sic. Non enim Deus manducat, sed homo. Nec Deus odit Deum; sed homo, dum mouetut in communi ad volendum, & ipse vult malum Deo; Er Pharao excitatur ad defentionem à Deo, & ipse modificat, & torquet defensionem ad crudelem persecutionem Israelis. Omnis ergo entitas est à Deo, vt principio entis vniversali. Modificatio autem non est entitas, sed entitatis diminutio & particularifatio à creatura, vt nihi li particeps estiquo est hoc & hic, & aliquid : non autem omne, omnino, & ens. Vide Metaph. p. 2. Ad superioris ordinis opus non est modifica. tio, sed elevatio. Ideo ad supernaturale opus mouemur à gratia freciali: ad naturale à generali: ad defectiuum à nihilo. Siccalor, vt decem, ad calefaciendum vt viginti, indiget superioris virtute : vt decem, ordinaria : vt fex, defectione. Vide Met. & Theol. 6.

Replicationes Perthomistarum, probantes absolutum decretum reprobationis, es pradestinationis ante prascientiam suturorum meritorum & demeritorum: ac posse stare libertatem arbitrii cum essicaci pramotione propter potentiam possibilis, es impotentiam euentus, seu facti.

CAPVT X.

ARTIC. I.

SEd iterum opponunt Perthomista, quod D. Thomas ver. q.23. a.3. ad3. docethanc esse veram. Deus vult hunc Ii iii

», saluari, & tose potest damnari: Non autem hanc: Deus vult istum saluari, & ipse damnatur) Ergoverum est, quod libertas arbitrii (aiunt) saluarur solum per posse de possibili, absque posse de facto.

ntem in 2.2. q. 24. a.2 11.0. ait. Virtus Spiritus sancti infa', libiliter operatur quodcumque voluerit. Vinde impos, sibile est, hæc duo simul este vera, quod Spiritus sanctus velicaliquem mouere ad actum charitatis: Et quod ipse

charitatemamittat peccando &c.

Item 1.2.q.112.ar.3.0. Præparatio, ait, secundum quod, està Deo mouente, habet necessitatem ad id, quod à , Deo ordinatur, non quidem coastionis, sed insallibilitatis, quia intentio Dei desicere non potest. Vnde si ex, intentione Dei est, quod homo, cuius cor mouet, grantiam consequatur, infallibiliter ipsam consequitur, secundum illud Ioan. 6. Omnis qui audiuit à Patre, & didicit, venit adme.

Adducit verba Augustini in Enchiridio 45. Deus omnia, quacumque voluit, fecit & c. Quod voique verum non es, set, si aliqua voluit, & non fecit : & quod est indignius; ideo non fecit, quia ne sierer, quod volebat Omnipotens, voluntas hominis impediuit.

Præterea voluntas est determinabilis, non à se, ergo ab alio, vt dicitur in libro de bona fortuna, alioquin ipsa esset

à le, & principium sui.

Christus, & Angeli confirmation possunt peccare, & tamen sunt liberi arbitrii, quoniam possent in sensudiuso. Ergo & c.

Retorquentur argumenta contra Pseudotho. mistas, & Perthomistas : & respondetur ad singula.

### ARTICVLVS II.

T quidem ex iam dictis plenissime satisfactum este Retorsio in A obiectionibus quibuscunque palamest. Retorqueri etiam possunt hæc argumenta in Pseudothomistas. Si enim omnia quacumque Deus voluit fecit, & vult omnes fall was, ve dicunt principes Apostolorum, er neminem perire. Ergo nemo perit, & omnes de facto saluan. tur, licet possent non saluari. At illi negant voluntate absoluta Deum velle omnes saluos, sed conditionata, si seruauerint mandata, etiam postquam acceperunt baptismi gratiam: fic & nos ex codem D. Tho. respondemus, qui distinguit intervolita Dei absoluta, & volita cum conditione causarum secundarum. Vult com Deus libere salvos cos, qui cooperantur gratia; non autem qui claudunt oculos lumini. - Igitur &c.

Adprimum respondetur, quod D. Thomas ibi loquitur adis de voluntate Dei absoluta, consequenti pravisionem meritorum & denteritorum, quam constar semper impleri iuxta eius dogma: quoniam omnibus consideratis considerandis in operibus, qua certam faciunt electionem, vt dicit princeps Apostolorum; decernit, & tunc & impossibile est secus euenire, quia nulla concapsatio impeditiva coli jeranda expectatur, quod D. Thom. in ver. 1.9.6.ar.3. & guod!. II.a. 2. leclarat. Hicautem loquitur de antece. dente præuism finalem hominis voluntatem : quia ante. cedentem constat non semper impleri, obstante libero arbitrio, cui data est potestas efficiendi, & deficiendi, refistendi Deo, & determinandi fe se, impediendi, & non impediendi gratiam , fine quo libero arbitrio salus in adultis non perficitur, tient S. Thomas semper docuit; prætertim in ver. 4.22 ar. 8. & p.p.q. 19.a. 6. Planum eft austem, good liberum arbitrium polt decietum confe-, ques non potest velle & operati aliter: sed quadin potest, incerta est ex parte nostri falus & damnatio. Et ideo inbemur víque ad mortem inftificari, quia víque ad mortem

potest, vt supra probauimus ex dictis S. Thomæ; & propter hocin quodl. 5 a.8. docet prædestinationem non posse esse certa, nisi ex scientia suturi euentus. Ide quodl.11. ar. 2. Et ver.q.6.3. ad 6. probat prædestinationem esse contingenter, nec Deo esse certam, nisi in quantum respicit præsens, id est coexistentiam prædestinati, & operumissius:non

aut em ex decreto vnquam dixit effe certam.

Ad secundum respondet ibidemipsemet S. Thomas, quod scilicet loquitur de charitate inamissibili secundum se ex parte Spiritus sancti donantis, & mouentis animam; que charitas, vt fic, non folum est inamissibilis, quoniam non deserit, nisi desertus; sed etiam facit hominem impeccabilem, vt ibi dicitur. Et deinde subdit, quod ex parte , subiedi accipientis potest amitti, dum est in via, non au-, tem in patria, vbi summum bonum videtur per essentiam. Quapropterhoc quod adducunt pro argumento contra nos, resoluit omnia argumenta aduersariorum, vt patet in iplo textu. Imo in 2.d. 25. bis docuit S. Th. liberum arbitrium, etiaminformatum gratia, & charitate Spiritus fan-Ai operari posse de facto opus contrarium, vt supra docuimus. Et insuper p.p. q. 63. manifeste docuit Angelos creatos in gratia omnes in secundo instanti peccanisse, non qutem in primo. Quoniam in fine secundi instantis, in quo mereri coeperant gloriam, non deserti ipsi deseruerunt meritum, & gratiam, qua merebantur; qui tamen Angeli ex parte Spiritus S.nunquam deserentis, erant impeccabiles. At ex liberi arbitrii flexibilitate peccauerunt. Quando ergo Spiritus sanctus mouet ad actum charitatis, impossibile est exparte sui, cuius donum est sine ponitentia,vt amittamus eam. Et hoc valde pugnat contra Pseud. dicentes, quod homo politus in graria deseritur à Spir itu sancto non deferto.

Adz. verum est, quod ex parte Dei mouentis habet necessitatem infallibilitatis; ex parte tamen recipientis hominis, requaquam, vt in cap. 5. art. 3. ostendimus. Et sape ex verbis D. Thomæ probatum est, præsertim in opusculo: Quod videlicet voluntas non trahitur coactione, vt Susanfanna ; nec necessitate, vt I leazar ; nec inuita, vt feruus. aut acculatus : sedlibere, sicut qui se ipsum determinat. Alioquin nec Angeli, nec homines positi in gratia possent amplius peccare: Plus enim gratia habitualis, hominem copulans Deo, porest facere, ne recedat à Deo, quam præma motio ad hanc copulam, quæ fit per gratiam. Quod si gratiam abiicit voluntas humana possessa ab ipsa gratia informante, multo magis ablicit motionem, à qua non possidetur, sicut Concil. Trid. self. 6. & Senonense declarauerunt. Hoc etiam patet ex authoritate citata Ioan 6.0mnis qui audiuit à Patre, & didicit , venit ad me. ) In qua duo præponantur, vnde seguatur volitio infallibiliter, videlicet Patris reuelatio in corde, iuxta illud Plal. 8 4. Audiam quid loquitur in me Dominas Deus; & discere per persuasa voluntatis assens it credentis reuelara, vt ipsemer D. Th. exponit Ioan. 6. lett. s. & 4. sen. d. 17. q. 1. Sic enim voluntas regulariter venit ad Deum : & nonquia afficitur efficaciter ex prædeterminatione, vt veniat, fine diseat, fine non diseat prins, rituinfantis in fide parentum. Et hoc enucleat alibi D. Thomas.

Ad 4. respondetur, quod D. Aug. debet subiici Chri- ad & , fo dicent: Quoties volui congregare filios tuos, sicut gallina. jub alas, & no uifi? Et alibi, Tota die expandi manus meas , ad populum non credentem, sed contradicentem mihi &c. Et alibi , Seraire me fecifis in peccatis veftris &c. Quoniam bo. nas monitiones Dei vertebant in malum, sicut Pharao excitatione pro regni defensione ad malum populi Deivtebaeur. Item alibi , vos semper Spiritui santto refitifis & c. Deus autem fideliter nos vodat Venite ad me omnes, qui laboratis, quia vult nos venire, non quia non vult; sed decipit hisce verbis, vt volunt Pseudothomista, in Augustino Refousie fundati perperam: qui nimirum in Enchiridio loquitur de voluntare absoluta & consequenti, quam nulla voluntas humana impedit: non aute de ordinara antecedenti decernente la uare te, sed no sine te, ve ipse Augustinus citarus à S. Thoma docuit, neque temerare libertatem. Et hoc declarat S. Thomas p. d. 47.1. 1. Et profecto non semel.

Kk

Aug. 2c Thomas docuerunt, quod si non facerent homines, nisiid quod vult Deus, non peccarent; etiam si peccaminosos actus facerent, & odirent Deum, quia sic

vult Deus: vt Okam prolixius probat.

Hocidem argumentum fecit Simon Magus contra S. Petrum, apud S. Clem. Rom. extatque in Clem. Alex. & Iustino Martyre in Apologia: vbi quærenti, an euenit quod Deus vult, aut quod non vult ? Si primum. Ergo Deus vult peccatum; euenit enim. Si secundum, indignum est, vevoluntas Omnipotentis non faciat quod vult, quia impeditur ab homine. Ergo non erat omnipotens. Respondetur, quod euenit, quod vult Deus, etiam quando homo peccat, quoniam Deus vult vt homo operetur libere iuxta sui naturam quidquid vult. Et hæc voluntas, quæ dicitur permissiua, mihi videtur antecedens, quoniam respicit conditionem naturarum, quas Deus condendo sinit operari omnes iuxta proprium ingenium. Atquando S. Thomas dicit, voluntatem permissivam este confequentem ; intelligit post peccatum, quando meretur homo deleri: sed non propterea sequitur, quod Deusabsolute vult aut permittit peccatum, quod omnino vetat, sed vult vt homo operetur, sieur vult. Et cum vult peccarum, tunc dicitur permittere confequenter, vt peccet at physice tantum.

Et profecto 1.2.9.93.3.3. docet permissionem humanam non este approbantis, ted dirigere non potentis, aut nolentis, sicut permittuntur meretrices, & libellus repudii. Et hecpermissio el volutatis consequentis, vt dicitur 4 d.33. 2. 2. de qua dixit ver.q. 1.8. ad4. Bonum est in actu permittentis Dei non in permitto Hed de permissione antecedentiphylica dichur Eccl. 15. Reliquit homine in manu confilii fut.

Permittere eft volunt an secedentis, vi

Et hoc quidem non arguit imporentiam divinæ volunrespici inde tatis, sed omnipotentiam, & summam sapientiam, vt divolucais es citur p. d. 47.9.1 art. 2. que potuit dare, etiam hon ini, venen dieit in agatetiam contra Deum clectiuum actum non autem nalitate jedom- the lette : fiquidem potest eligere, quod vetat Deus, At hoc mipstentiam, non est phylice contra Deum fed contra iplum hominem!

Non enim potest subterfugere dominium iudicis Dei , qui non seruat præceptum patris Dei. Ideoque in pæna peccatoris impletur voluntas Dei, quomodo peccator ipfe non implet, vt docet S. Thomas p. d. 47.9.1. ar. 1. ad 3. Item ver. q. 6. art 3. D. Thomas, quod Deus non decreto. aut prædeterminatione saluat quem vult, sed adminiculo. rum administratione intus & extra. Vide cap. s. ar.3.

Ads. dicit S. Thomas. Mal.q. 16.5:0. Quod liberum arbitrium eft voluntas actiua. Eft tamen passina, quatenus Determina-, determinabilis in le. Et tunc eius indifferentia est priuatio. tur volus-Imperfectus enim est qui dubius est, in deliberado: in Deo non a medins autem indifferetia est, sed negativa & ex parte obiecti; quo- & modis, , nia potest per multa media assequi finam. Ethæc perfectio nec à male, est etia in homine, consiliis abundante. Hominis indifferen. libera à se , tia est in facultate, & in actu, quem cum vult potest nol- folum deierje, non simul, sed cessare à volendo, & est ad opposira obiecta, & loca, & tempora, & modos, quoniam ducitur iudicio considerante multa media, & multipliciter, & ptopterea non est finis, sed medioru :ad fine enim non est indifferens. ) Vnde in p.2. dixit S. Thomas, quod voluntas determinatur à Deo, vt fine: sed facta in actu per volitionem finis, ipla le le determinat ad media hæc, vel illa, & fic.& aliter. Determinatur ergo voluntas à Deo ad volendum. , & ad bonum in communi , non autem ad fic, & nunc, & , hoc, & malum , fed relinquiturin libertate fui iudicii: , quod ideo liberum, quoniam potest obiecta & passiones, , quibus specificatur, omittere, houisque syllogismis, noua , & eadem aliter aggredi , & hoc ex natura libertatis eft : que non differet à causis naturalibus, si secus effer, vel , saltem à servilibus, si traheretur, vt postmodum volens. .. Excepta finis volitione necessaria : ad hoc dupliciterali-, quid non est in potestate liberi arbierii , vel scilicet , quia "excedir efficaciam virtutis nostra, & executiua, vrvolare fine alis, & fugere de carcere, quæ vult, fed non poteft ex equi. Vel quia excedit facultatem iudicii deliberantis, vt repentina, ficut dicit ver.q. 24. 12.0. Repentina pra-

, uen iunt rationem. V el ex passione vt ira : atque tune pet-

, cat venialiter, & ideo non potest omnia peccata venialia, vitare; alias ex habitu, vt castitatis, & iniustitiæ, & tunc potest singula, sed non omnia vitare mortalia, quæ ex habitu deliberato.

Sed per nouos Thomistas, necliberum arbitrium potest exequivt volens, nec deliberare vt iudicans, nisi à Deo efficaciter præveniatur. Ergo non est aliquando, nec semel liberum, sed in omnibus, & singulis volitionibus, & iudicationibus, & executionibus seruum.

Cum aute aiunt, quod remanet illi potentia ad oppositu: fibi ipfis mentiuntur: Illa enim potentia non potest velle . nec iudicare, nec operari, nisi à Deo præmoueatur efficaciter. Ergo nunquam est nisi passina (quod est contra Concil, Trid.) siquidem actiua non est, nisi negative, non quidem sicut filius à Patre, quales sunt, qui spiritu Dei aguntur. Na omnes boni, & mali, & rationales, & irrationales aguntur, & agi oportet efficaciter vt agant : sed sicut feruus à domino. Imo & sicut natura à naturante, quod longe minorem præftat libertatem : nifi afferant efficaciam Dei nufquam illis deesse, quandocunque eis libuerit, yt in die femper potest oculus videre, quoniam sol ei tunc non deeft. Alias nihil facit ad libertatem, quod motus se mouer. Sic etiam canis, & ignis, & omnes creaturæ le mouent suis formis, & virtutibus quando mouentur. Fallo ergo afferitur, quod dum ad velle mouetur homo, & vult, est liber, nisi defacto possit nolle, aut Deus ex pacto conditionis adiquet ad nolle, quando libet voluntari. Et hoceriam im. plicat : quoniam nifi det voluntati vt hbeat mon libebit ,& fic in infinitum : Nec præterea est in eius potestate oppofirum, fed in potestate mouentis.

Vndeverius dixit Okam, & Gabric', quod voluntas non est libera in eo instanti, quo elicit volitionem, ad non volendum, quor im aduo actus simul esse non possunt. Nec potestas facit liberum, nisi per se ad actum oppositum valear, & non ab alio; implicat enim esse in se ab alio, vt docet S. Thomas 2. d. 5. q. 2. a. 1. o. nisi illud atiud situn nobis habere. Propterea nec oculus dicitur liber

ad videndum, quoniam non potest niti lux adsit.

Sed obiiciunt, Angelos confirmatos, & Christum, qui obiedio. non posunt malum aggredi, &-tamen libere operantur. Respondeo, quod in istis est indifferentia circa modum, & tempus, & locum, & ad bonum maius & minus, non ad ma- Responsio. lum. Item stante præcepto Patris, libere mortuus est Chri+ stus libertate, qua elegit illico conceptus obedire, sicut S. Thom, ait de monacho ex voto obligatorio operante omnia liberé in virtute primæ electionis, cum profitetur obedientiam.

Sed aiunt, Christus non poterat peccare, ergo nec non Libarb obedire; vnde concludit Perthomista, quod poterat nega- in Christe quemede. tiue, si non habuisset præceptym. Et cum arguitur, quoniam negatio adducit secum privationem. Respondet in sensu diviso potvisse, non in composito. (Sed hæc responsio nulla est in suo dogmate, quoniam nunquam potuit inueniri, nisi in sensu composito, & idem in cateris asserit hominibus. Idcircò nos facile ponimus arbitrij libertatem in electione prima, & in modo exequendi. In executione autem liberam solum voluntatem, non liberum arbitrium. Sed Perthomista non potest, quoniam, & circa media exequendi, & circa primam electionem componit efficaciam mouentis cum mota voluntate: Alioquin nec velle postet.

Ex his, qua Deus pollicetur, & facit, & tra-Etat cum hominibus: Item ex communi hominum fententia, 55 natura testimonio, amplius ostentari portentosa dogmata Pseudo-Theologorum, Deum mendacy, ac doli, es crudelitatis, accusantium directe vel obliquè, dum reprobant absque pranisione meritorum.

### CAPVT XI.

### ARTICVLVS I.

velances.

CI quidem Deus æterno decreto non prædestinasset om-Deus sevelle Dnes homines, quos dicit omnes velle salvos, sed quosda. omnes fainos prædestinasset, quosdam reprobasset, ante prænisionem feano vult, meritorum & demeritorum, ve aiunt, à capriccio, nequaqua postea dedisset omnibus gratiam, id est amicitiam suam, & virtutes, id est vias perueniendi ad Deum, nec omnibus promissionem paradisi & comminatione gehennæ; nequelegem vnam dediffet omnibus; fed quos reprobat it abfolute, tanquam beftias tractaffet viles, & nunquam ad fuam amicitiam admisisset, nisi (quo dest impos-) cum dolo, vt eos deciperet priuando per legem, bonis voluptuosis temporalibus, quæ vetat; & per reprobationem æternis, quæ promittit.

Opinie Vuiclef & Ws.

Quem dolum, vt vitarent Ioannes Vviclef, & Vs. dixerunt nunquam Deum recipere in gratiam aliquem ex reprobis, quamvis in infantia daret illi Sacramenta, & gratiam apparentem, etiam testatam miraculis operibulque bonis. Et propterea nunquam Iudas fuit membrum Christi, nee Paulus Diaboli, veraciter. Quæ opinio damnatur in Concilio Constantiens, & in Tridentino non semel.

Lurber. es Cal.

Lutherani, & Caluiniftæ afferunt, Deumostendere voluntatem fahundi omnes in lege, & Euangelio. Attamen decipere, juxta illud Pfal. 72. Veruntamen propter dolos pofuifieis: deiecifieos dumalleuarentur. Afthoc non effe pecatum Deo, quia Dominus est.

Contra hos est communis conceptio hominum omniu, & totascriptura Dei que non mentitur. Quod si mendaciu admittunt scripturarum Lutheriftæ, & ipfi habent profundamento dogmatum folas & puras, vr iactant, scripturas; tuc se loqui mendaciter ex mendaci scriptura oporter. Si ergo scriptura non mentitur, multo minus De is author scriptu-

rarum ; quæ dicunt : Fidelis Deus in omnibus verbis &c. Ergo infideles illi sunt, qui mendacium Deo appingunt dicenti. Venite ad me omnes & c. Et, quicunque inuocauerit nomen Domini Saluus erit &c. Et, volo omnes saluos facere &c. Gneminem perire &c. Et, nolo mortem peccatoris &c. Con. wersiminiad me, & ego convertar ad vos &c. Et quidem hæc omnia essent mendacia Dei, si vere, vi aiunt Pseudothomi. fix & Perthomiftx, Deus statuisset antecedenter ad merita plurimos reprobare, & c. Ac proinde falso & proditorie docemur in facra Theologia, quod creanit omnes Angelos in gratia veraciter, citra dolum. Neque Ada institiam originalem, suique amicitiam verè pro se, & posteris siris largitus fuisset: si in corde suo prædestinauerat quosdam perenniter sibiin micos & damnandos. Item post peccatum non verè pro omnibus remedium suæ incarnationis, & passionis. contulisser, vt testatur ore Apostolorum, quod pro omnibus tradiditillum &c. Et quodest propitiates pro peccatis tosius mundi, &c. Et quidem post allatum remedium, voluntate subsequenti præuisionem peccati, licet non præuisionem finalis malitiæ, dixit se velle omnes saluos facere; & nemi. mem perire. Imo dogma est omnium Theologorum, quod non est desperandum de salute cuiuscunque hominis etiam facinorosissimi vsque in finem. Isti è contra docent, quod reprobatus quisque à principio antecedenter ad merita, non potest vnquam sperare falutem, etia si bene faciat, nisi quia deceptus est meritis falsis. Cum ab aterno eius reprobatio non possit ab eo separati, ve faciat sensum divisum eum qui semper est compositus.

4. Item inquam, sianimas ita Deus prædestinateratque reprobaret, vt neque merita consirment prædestinationem, sed solum exequantur; neque demerita rescindant prædestinationem, vel consirment reprobationem, neque augeat, neque minuant, sed vnusquisque ad suum gradum gloriæ & damnationis præseripi v perueniat infallibiliter; Nequaquam Deus missistet animas in mundum, vt in corporibus militando merita sibi acquirirent, sed stitim creatas posuis set illas in paradiso, istas in inferno. Nec dixistet, sivis adi

vit amingredi, serua mandata, &c. Ante hominem mors & vita &c. quæponit, Deuter. 30. promissa conditionata. Ad quid ludus iste animarum corporibus personararum, cum falsis pollicitationibus, si benefecerint, recipient bona æterna; si male, mala æterna; cum æterna! iter ipse decreuerit nobis bene & male sasta, & temporaliter ad vtraque moueat, ita vt resisti à nobis non possit: & ineuitabiliter succedant? At age, quoniam non mentitur, nec illudit Deus, ostendam quod Deus veraciter nulli deest homini, sed homo Deo. Nec damnatur, nec peccat, vnde damnetur, vi reprobationis vilus, sed vt dictum est sponte sua. Sicut & Homerus Iouem dicentem contra Lutheranos, sic in cætu deorum intro lucit.

- o facinus: mortale genus nos numina primum
- Incufat, fontemque putat, causamque malorum,
- Que veniunt : sua sed pereunt ob facta nefanda,
- Homero subscribunt omnes Philosophi, & Legislatores. Ergo &c.

Deum nulli hominum nationi, nulli sexui, nullique atati auxilia ad consequendum Deum vt honum naturale, & surpernaturale, non dedisse, ante, es post peccatum originale, & actuale, solosque impænitentes reprobariex prauisione impænitentia sinalis.

### CAPVT XII.

### ARTICVLVS I.

Fldeliter tenendum, nulli hominum conditioni, nulli texui, nullique ætati defuisse, nullique defuturum fuis-

seante peccatum Ada, neque post peccatum auxilia Dei ad falutem; que confistit in fruitione Dei, vt est obiectum naturale, & iterum, vt supernaturale: illud viribus natu-

ræ, hoc auxiliis supernaturalibus consequendum.

De primo certum est apud Theologos, & D. Tho- omnibus da. mam, quod homo ex viribus natura poterat amare Deum in eft grain super omnia, seruareque omnia eius præcepta, & vitare adsuperna-, omnia peccata mortalia, quibus observatis promeretur Deus, vt in p.2.q. 209. 6 [eq. palam est. Itentquod habuit Adam originalem iustitiam pro le, ac suis; qua seruara supernaturaliter Deus adipiscendus erat, vt. supra probatum eft.

, Idem docetz.d.29.q.1.art.2. o.ex eo quod naturalia Adæ , integra, non poterant esse ociosa; Dicendum, quod ad , Deum conversus in primo instanti sua creationis conse-,, quutus est gratiam. ) Et respons. ad z. Potentia natura. , lis subministrat actus substantiam: & gratia informando ,, actum, præbet efficaciam merendi. Et 3. contra Gentes 143. Quod beatitudo est finis omnium hominum. & ideò omnibus datur auxilium ad ipsam. Auxilium autem caufat fidem , charitatem & spem cap. 151. 152.153.quæ. virtutes funt omnibus in præcepto, & ideo datur omnibus non respuentibus, & non repugnantibus : ideoque accipiunt omnes fivelint.

De secundo, videlicet post peccatum auxilio generali De auxilio remedioque Redemptoris omnium, est communis senten- post peccatio. tia Doctorum, congruens divinæ providentiæ, & habeiur in textu 4. fent.d.1.5. Queritur. Quod fi fides in Deum creatorem & gubernatorem cum protestatione exteriori velinteriori, sanabat à peccato originali, & actuali ad glo-, riam ærernam , iuxta illud Hebr. Accedentem ad Deum oportet credere, quod fit, & inquirentibus se, remuneratio fit &c. Hæc enim duo sunt nota cunctis hominibus, impresfaque cordibus in lege natura, vt omnis homo sit inexcusabilis, etiam natus in syluis, educatus absque hominum disciplina, vt dicis 2.d.18. q.1. art. 3. Idem Rom. 2. & Sap. 13.

Quamfidem in Deumprouisorem, per humanationem

Verbiexplicitam apud quofdam Hebrxos, & Gentiles, im-Files de De plicitam apud Gentiles, remedium à Deo, cognito, vt pro-Es deprouide misore, requirentes qualecumque dare voluisset, proex natura, testabantur Hebræi per signum circuncisionis, vt Chri-E proiesta - fliani per baptilmum : Gentiles per facrificium , aut aliam tto per figna. ceremoniam, aut per solam interiorem animi applicationem, vt ibi concludit Greg. dicens, quod apud nos valet , aqua baptismi: hoc agit apud veteres, vel pro parunlis, , folafi les : vel pro maioribus , virtus facrificii ; vel pro , His, qui ex stirpe Abraliz prodierunt, mysterium Circun-

Primaprob. cilionis. ex D. Thom. Vnde D. Thomas 4. d.4. g. 3. a.1. o.ait. Diversi status

, mundi comparantur diuerlis ætatibus vnius hominis, li-, cut Aug! dicit lib. 83 queft. Vnde ficut nullus status mun. difuit, in quo effet humano generi præclusa via salutis: ita nulla æras hominis vnius eft, in quo fibi via falutis præcludatur &c. Et d. 1. q. 1. a. 2. fed contra. Aug. dicit contra Faustum, quod omnis religio habuit aliqua exteriora, in quibus conveniebant ad Deum colendum. Et in refp. ad 1. air. Secramenra exteriora este necessaria, non simpliciter quando fine his Deus potest sanare, sed ex maiori con-" gruentia effe inflituta &c. Et refp. ad q.3. ad 2.ait. Quod , ante legem feriptam, erant tria facramenta necessitatis, ,, vt sacramentum fidei, ad deletionem peccati originalis: "poznitentia, ad deletionem actualis. Matrimonium, sempore, le- , ad multiplicationem humani generis. ) Et d. 2. q. 1. ar. 5. "ddq. 3:ait . Sacramenta legis naturæ non erant ex præcep.

"aliis exteriori figno proficeretur. Et inar. 6. refp. ad q.

mentanatu . raisa omnibus , omns , to divino obligantia, sed ex voto celebrabantur, fecunandum quod vnicuique dictabat fua mens, vr fidem fuam

Sufficie fola

Tria Sacra-

fider relatio "Quidam dicunt, quod non fufficiebat fides fine protestaab que signo , tione fidei facta per aliquod exterius fignum. Er erat diffeexteriors ad palutem par-,, tentra înter paruulos & adultos ; quantum ad hoc 1an-,, tum quod paruulis sufficiebat fides aliena cum exteriori & Semper. figno ab allis facto sed fides adultis propria cum ligno ab , els facto. Sed quiahoc non viderur contonare cum dictis-

Gregorii in littera positis: Ideo alii probabilius dicunt, quod paruulis sufficiebat sola fides , sine omni signo extetiori. Non habitus fidei folum, sed motus eius relatus ad salutem pueri, in vi cuiusdam professionis fidei, quicunque esset ille, qui quoquo modo professionem sider sua ad pueriminferret. ) Et refp. ad 2. ait : Quod mutatio fa- Mutatio Sa. cranismorum, non minuit fidei efficaciam, sed auget, li- erameniora "cet requirat fignum exterius &c. Irem in eodem ar. 6. fidei efficient , in corp. air. Quod fides mediatoris in adulus propria, in paruulis aliena, necessaria crat.) Et refp. ad 2. ides aliea na non iuuabat, ing atum erat actus persona; sed ex parte Fidesetiam Alla ,quæ cespiciebat obiectum, scilicet Christim, quod fificabat erat medicina tottus naturæ in quo similitudinem habe. paruulos ex bat quandam cum facramentis nostris : in quantum iuftifi. opere operacabat ex opere operato, non autem ex opere operantis. Et per hoc patet responsio ad 3. Quia formatio & informi-, tas filer inparente, non impediebat effectum salutis in filic: impedichat autem in iplo, quia informitas illa proucnie-, bat ex aliquo quod erat contrarium saluti, scilicct ex peccate mortali.)

Vide quam mirifice Patres, & mox D. Thomas, amplificant gratiam Dei, etiam vbi non habent expressim de hoc verbum Domini, ratione illuminativex ordine prouidentiæ argumentado, etiam in gentibus fuille folam filem remedium efficax, etiam si informis fuisset; ac ceremonias exteriores, nobis vocatas facramenta, fuiffect dictamine rationis, non ex instituto Dei, nisi quas Hebræi, & deinde Chtiftiani accepetunt; quæ tamennec valert, nifi, vt fisi protestationes ex divino instituto, & non sieur emplastra chirurgoru: & eadem files operatur in nobis, & in omni natione: que explicito remedio, nobisrcuelato, carent. Quoniam Christus, ve air S. Iustinus, est Dei Verbum, & Ratio, dictans in corde hominum rationalium, quid pro falute agendum est in omnibus gentibus. Eigo finulli defuit remedium in vlla lege, natione & atate : nullus vere reprobatus est antecedenter ad culpam, & ad neglectum

Il ij

remedii.

· Nam quod magnificant pro ttatuendo defectu remedii Pfeudothomista, in infantibus, in vtero & extra, sine baptismo morientibus, concordant Scholastici, quod commendatio fidelis possir illis ex Dei misericordia, non ex pa-Sacramenti. do de promissione, sicut sacramentum in aqua accipientis quamiceffat, bus. Et cum obilciunt cestasse Sacramentum fidei post bap. necpoieffie-tismum, non recte dicunt, quoad substantiam, sed quoad rimane fed ceremonias exteriores tantum, mutatas nimirum in lauacrum. Nam post Christi mortem, per quam consummationem & abolitionem, acceperunt vetera Sacramenta, & firmitatem noua: si quis ante promulgatum baptismum (quod factum est in Pentecoste Indais, Gentibus vero quando Euangelium illis est prædicatum ita sufficienter, vt convinci deberent: vnde multis adhuc restat prædicandu; nec obiigantur ad baptismum. Quomodo enim credent ei quem non audierunt?) Si, inquam, quis circuncidisset tunc ante promulgatu baptismu infantes suos, saluati essent, non quidem, non ex circuncisione iam abolita, sed ex fi de, testificata per illam, vel aliam ceremoniam saltem interiorem, vt omnes probant, præsertim Sotus de institia & iure lib-2. q. s.ar.4. Nam D. Thomas 4.d. 2.q.1. ad q. 2. respondens ad 3 dicit quod in vtero morientes non faluantur per Sacramentum baprismi, sed diuinitus mundari possunt. De qua saluatione fine baptismo inter Christianos dubitat Bern. epift. 77. propter hoc : quod non habemus expressam S. Scriptura authoritatem. Non autem dubitat de salute eo. rum, qui Euangelium nondum audierunt, & commendant Deo pueros in fide provisionis divina. At, inquam, neque de salute infantium Gentilium, quosfides parentum commendat Deo, etiam informis, habemus verbum expressum. Sed sanctorum argumentatio pia fecit hoc dogma, vt omnes aiunt. Nam vt dicit S. Thomas in. p. vbi deeft expressum verbum scriptum ', recurrendum est ad verbum rationis naturalis, ve Patres prædicti fecerunt. Et propterea Caietanus, fublato dubio, dat omnibus carentibus aqua, & non potentibus baptizari, salutem ex sola parentum fide:

Quoniam, ait, fidel Sacramentum non celsauit, nec

Hoc Bern.afferit in epift.

ad Hug.

fides nun-

dugeri per

MOHAS CETEmonias.

Quid de mo rientibusin viero:

Bern, dubitat

Caiet affirmet, 1

Deus obligat ad impossibile. Et D. Thomas dicit. quod ficuti nulli statui mundi defuit remedium, ita nec vlli statui, & zrati hominis, ex divina misericordia. Deeffet autem, fi in vtero, & extra vterum decedentibus, & impossibilitatem baptismi in aqua patientibus, non valeret baptismus flaminis, & quæ nunquam cessabit fides. Imò fides, vt dixit supra citatus S. Thomas, muratione sacramen - Opinio Caiet torum non minuta, sed austa esticacius est. Item copiosa scripiura est redemptio Christi diminuisset amplitudinem remedij, ex Ibeol. testicopia inopiam faciendo. Et propterea Bonauentura, est improba-Okam, Gabriel, Scotus, Durandus, & alij ex diuina miferi. bibi. cordia piè credunt non baptizatos propter impossibilitate, file & commendatione Deo salvari. At ratio naturalis afflata fide sentiens de Deo in bonitate affluenti & non in diminuta, idem aftruit. Defectus enim aquæ si non nocet adultis, minus videtur nocere paruulis intra vel extra vteiu: nam applicatio fidei ex intentione, non autem aquæ, saluat non potentes sibi prodesse. Sine aqua etiam innocentes faluari funt, & aqua non valet fine fide : fides autem valet fine aqua.

Et quamuis, apud Castro Caietanus insimulatur hæresis Pelagiana, non mihi videtur tanta macula dignus : cum Pelagiani gratiam tollant, & Caieranus dilatat etiam ad infantes fine baptismo morientes, quos S. Iustinus in qq. ad Gen. extrapænas ponit, & multo magis Nazianzenus. Et Gregorius Nyssen.intra providentiam Redeptoris. Respondeant, quæso, Nysseno, nil ne pro his redemptio valuit? An non est, vt ait Bern. qui redimat, neque qui saluos faciat eos? aut veniens Christus ad medendum omnibus, qui in Adam funtinfecti, oblitus est infantium: & frustra mentitur David; dicens: Nunquid obliuiscetur misereri; Deus, & copiosa apud eum redemptio : tam inops facta eft , vt defectus aque ipfam exsufflet in co qui non potest habere aquam? & veniens ve vitam habeant & abundantius habear, fecit vt qui habebant in facram, naturali, nunc non habeant? Verè verba Caietani iussu Pij V. ob scandalum, ve aiunt; sunt deleta: Sed Caiet, non est condemnatus, nec ben'e examinata est adhuc

cius opinio, nec cius argumenta quispiam soluit: & post haresim Lutheranam vtilis est opinio illius, tum ad gratiz amplitudinem contra Pelagianos, tum adtollendam temera. riam prædestinationem hominum ad malum contra lutheranos. Sed in omnibus his, Ecclesia doctrina me submitto.

At etiam pro, iis non effet remedium in Christo quoad restitutione pueroruad bonasupernaturalia, estrame quoad naturalia ex sola conformitate cum Christo in naturalibus. quemadmodum ex D. Thoma & fanctorum, & scholasticorum doctrina supra declaratum est. Vnde etiamsi ante diem Iudici fint in limbo, vt videtur dicere Florentinum Concilium: non quidem concilialiter: ergo non de fide, in instructione postuma Armenorum. Tamen post judicium cognituros, & amaturos Deum, vt obiectum naturale, & de eius bonis fruituros, docent Patres & S. Thomas, Scotus, Dorandus, Lyranus, Catherinus, & alij. Hoc negant Peith. At concedunt instaurationem quoad corpus resuscitandum in integritate, incorruptibilitate, expers miseriæ: non autem quantum ad animam. Et mox secum pugnant docentes, quod corpus erit in tenebris & carcere: & tamen sine displicentia; quæ implicant contradictionem. Item mentiuntur circa animos. Deus enim magis instauradiff riparus bit homines quoad naturalia animorum, quam corporum. Vade SS. Aug. Thomas, & Beda aiunt, neminem sanasse Christum in corpore, quin prius sanauerit in anima. Quapropter paruulus in originali culpa defunctus, non differet à paruulo in naturalibus nato integritatibus, post iudicium. Quoniam peccatum originale non tollit bona naturalia, sed debilitat. Tollit autem supernaturalia. Ista autem debilitas auferetur, propter conformitatem cum Christoin naturalibus quando resurgemus. Ergo non disfert. Propterea Aluar-contra D. Thomas docet, quod intellectus & voluntas corum conexcepto for- formis erit iustitiæ diuinæ, & non dolebunt de carentia vi-

Velpoft in. dicium non lus in nainralibus com. Aitutus à defuncto fine baptilmo poft origin. oulpam.

San Aug. ali- sionis. guando.

Mirum præterea, quod Perth. audent hosce pueros illis adnumerare, quibus dicetur, I te maledicti in ignem eternum:

eum neque hoc sentiar vilus scholasticorum, excepto forsan Ariminenfi: Neque sententia Dei in cos estet iusta. Fundarur enim in illa iuftitia. Efurini, & non dediftis mibi manducare. Sitiui &c. nudus eram &c. & non &c. Propicica ite in ignem aternum. Sed isti pueri nunquam potuerunt facere hæc opera misericordiæ. Et propterea non possint propter hanchorum omissi one damnari. Vnde ipse S. Thom. Super Matth 2r. cauet hoc dicere: sed quod judicabuntur de peccato originali, & de baptismo, &c.

Ergo falso ponentur in numero taliter, & propter talia damnatorum: id quod Durandus, D. Thomas & scholastici meliores non acceptant; imo cumPatribus Greg. Nazian. & Nyss. & Orig. & Iustino ponunt eos in loco delitiarum naturalium; fiue in noc mundo, fiue alibi: quoniam, vt docet , D. Thomas, licet fint aqualiter auersi ab incommutabili "bono, non tamen sua culpa, sed Adæ. Vnde sola fruitione beatificæ visionis incommutabilis boni priuantur. Non tamen sunt conversi ad commutabile bonum, & ideo pæna , sensus non afficientur: & poterunt gaudere omnibus bonis naturalibus etiam divinis, licet ab eo separati per glo-, riam super naturalem, vt supra probatum est.

Sed replicant Perth. Quoniam Aug. Epif. 107.ait, quod contra queparuuli reddent rationem de his quæ getlerunt in corpore, ros ex due. vel peralios, idest quia fuere ab aliis baptizati, vel non baptizati: potati sanguine & cibati corpore, vel non cibati nec

potati &c.

Responder, quod Augustinus loquitur de Apost Senten- Responses tia 1. Cor. 5. Omnes nos manifestari oportet ante tribunal Qued pueris Christi, vereferat unusquisque propria corporis, qua gessit, non debeunt hue bonum, fine malum: led non ad hanc Maith. 25. Ite. male - ex peccata dicti in izne aternu &c quia efurini, & non dediftis mihi man- origin. ducare, &c. que non magis possunt improperari infantibus, quam canibus & capris. Imò longe minus, cum nec naturaliter operari, nedum moraiter potuerint : nec legem audire, dilcere, & acceptare. Nescio quomodo ad tot impossibilia obliget Pseud, contra omnem iusticiam diuinam, & humanam. Item ipse S. Thom. in Matth. 25. dicit,

#### De Pradestinatione, Electione. 282

quod infantes iudicabunt ur folum de malo peccati origin. &de bono baptismi, quod ab aliis acceperunt, nonautem de his, quæ per alios non fecerunt, aut fecerunt. Nam præterea diciturillis. I tein ignem aternum, qui nullo pacto infantibus debetur, juxta doctrinam D. Thom. ob folam culpam orig. In quo dogmate discedit ab Augustino, ignem, gehennam. & tenebras infantibus minanteibidem, & lib. defide ad Pet. cap. 27. 6 lib. de pec. mer. & remiss. 24. 6 25.65. Hippog. M. & similiter omnes scholastici, qui quidem sequantur licet Augustinum in doctrina de gratia, non tamen'& de disgratia, Cuius sermo excessit limites in odium Pelagiano-

rum, vt dixit supra S. Thomas.

Vnde S. Thomas 2.d.33.q. 2.a.1.0. inquit. (Poena debet , commensurari cutpæ; defectus autem qui per originem , traducitur, rationem culpæ habens, non per tubtractione, , aut corruptionem alicuius boni, quod naturam humanam consequitur ex principiis suis, sed per subtractionem, & , corruptionem alicuius boni, quod naturæ superadditum erat. Nec ista culpa ad hunc hominem pertiner, nisi fecun-, dum quod talem natura habet, quæ hoc bono caret, quod , in ca natum erat effe, & possibile conferuari. Et ideo nul-, la alia pœna sibi debetur, nisi priuatio illius finis, ad quena , donum subtractum ordinabat : ad quod per se humana natura attingere non poterat, hoe autem est divina visio. Et , ideo carentia huius visionis est propria, & sola pæna origi-, nalis peccati post mortem. Si enim alia poena sensibilis pro originali peccato post mortem infligeretur, puniretur iste, , non secundum hoc quod culpari habuir, quia pæna sensi-, bilis pertinet ad id quod personæ proprium est. Quia , per passionem huius particularis; talis pœna est. Vnde fi , culpa non fuit operatione eius; ita nec prena per passione , eius elle debet, fed folum per defectum illius, ad quod nacur parmeli, tura de le insufficiens erat. In aliis autem perfectionibus, wondolenide & bonitatibus, quæ naturam humanam consequuntur ex

amisis super, suis principiis, nullum detrimentum sustinebunt pro , peccato originali.

Quibus verbis arque rationibus D. Thoma condemnan-

tur, qui renebras, gehennas, potentiarum naturaliam infirmitatem, corporis pravitates, aut auersiones à Deo, vt bono naturali, aut aliud comminantur, quos excessiscin q.de pan. peccat.orig. S. Thomas dixit. Vide hic ctiam in responsione ad argumenta, vbi sanctus Thomas addit rationes alias multas pro salute puerorum, videlicet : quoniam non funt aversià Deo naturali bono, sed supernaturali. Item nec conversi ad commutabile bonum, chius delectatio accersie dolorem. Et in 2. argumento, sed contra. Non habent, air, vermem conscientia, & ideo non dolent. Imo corum vo. luntas est iusta, & ideo non dolent, neque de carentia, quo. niam conformatur divinæ iustitiæ. Et item air. In pueris, stunc est recta ratio, nullo peccato actuali obliquata. Ergo , non turbabuntur de hoc , quod talem pænam vitare non possunt. Nam, teste Seneca, perturbatio non cadit in sapientem.

Eadem dicit q. de pæna peccatioriginalis art. 3. Quod ni-, mirum non habent voluntatem inordinatam. Item , quod cognoscunt omnia naturalia, & Deum, vt naturæ , authorem & beatorem; non autem supernaturalem, quia

, supernaturali cognitione carent.

6 Præterea Mal.q.5.a.2. tres ponit rationes, quibus non debetur vlla in corpore, vel anima paruulorum pæna, propter peccatum originale, nifi carentia diuinæ visionis. Primò, quoniam peccatum originale est vitium naturæ, non personæ, & ideo dabitur solum priuatio supernaturalium naturæ vitiatæ. Secundò, quoniam conuersioni ad bonum commutabile debetur pæna sensus, non autem auersioni ab incommutabili, nisi vt hoc priuetur. Tertiò, quoniam pæna sensus debetur actui culpabili, non potentiæ, & habilitati ad culpam, qualis est in peccato originali, sed sua priuatio. Sicuti homini ignorami non datur Episcopatus, non autem punitur. Et in resp. quia esset minus peccatum quam veniale, quia minus habet de voluntario.

7 Item in 2.d.33.q.2.a.2.1.0. Primo reprobat eos, qui cum Perth. qui dicunt pueros propterea non dolituros carentia diuinæ visionis, quoniam habent intellectum obtenebratu, De Pradefinatione , Electione ;

Cogny cut prinationem

Nec dolent Ame.

"&c. Imd, air, cognoscent salrem, que naturali ratione inmehigari potfunt, & multo plura. Secundo, reprobat cos "qui dicunt, quod cognoscunt Deum & gloriam, & prina-"tionem suam perfecte. At dolebunt de hoc mitiffime, "considerando quod non propria culpa priuati sunt. Cotra quos ait. Talis dolor non potest esse paruulis de tanti bo-"ni amissione. Terrio, approbat docentes, quod pueri »perfectam habent cognitionem naturalium, & prinatio-"nis suæ causam. At non dolent aliquo pacto, quoniam "proportionem suam naturalem effe nullam ad viram ætet-"nam sciunt. Et sicut plebeius non dolet, quia non fit imperator quoniam ad imperium nunquam fuir proportio-"natus &c. Sienec ex principiis natura, nec per actus pro. "prios, nec per alienos potuere baptizariad regnum. Ergo "non fuere proportionati vnquam. Ergo non dolebunt "de carentia visionis. Et subdit. Imo magis gaudebunt de Des. 7. 6. "hoc, quod participabunt multum de divina bonitate, & "perfectionibus naturalibus.

Potius gandebunt de

> .. Et inrefp. ad z. dicit eos habere voluntarem bene ordi. anatam, ita quod non appetant quod eis erat impossibile. "Sicut in argumento, fed tontra, dixerat; quoniam habent "rationem rectam, non obuiantem diuinæ iustitiæ. Et reft. ads. quia donum Christi excedit culpam Ada, non punit eos fensibiliter. Etresp.ad s.air. Quamuis pueri non ba-»ptizati, sint separatià Deo, quantum ad gloria: ramen non " funt ab co penitus separati. Imo sibi coniunguntur per "participationem bonorum naturalium & ideo possunt de ipso gaudere naturali cognitione & dilectione. ] Hac S. Th. Vbi nunc tenebræ, ignorantia, infectio potentiarum, & scientia minor quam in hac vita Philosophis datur, & auerfic, & alia mala, quæ Prædicatores difgratiæ tribuunt parunis ex D. Th. Siccine mentimur intanta re? D. Thom.penitus contrarium afferit, vt ex recitatis liquet : & Augustinum aliter dicentem aliquando, corrigit : & nos illiimpingimus ift hac pro damnatione puerorum.

> 9 Præterea D.Th.in 4 d. 43.9.1.a.2.ad3. Tamboni quam mali, inquir, conformatur Christo in naturalibus, non autem

Co sira diner.

in gratuitis: Ideo omnes conformabuntur resurgendo in reparatione vitæ naturalis, non autem in similitudine ex postoră si gloriæ, nisi soli boni. Et ad 5. Qui mortui sunt in vtero, austoritatio, quamuis renati non suerint per susceptionem gratiæ, tabus. Item Nyssenus in lib. de Infantibus praarrepiis, dicit cos non esse extra providentiam Christi, vt redemptor est. Ergo resurgent perfecti corpore. Ergo & animo. Ergo & ad bona saltem naturalia. Item Iustinus in quest. ad Orthodonas. Et Greg. Nazianzenus oratione in Lauacrum, Viguerius, & Cather. & alij multi, quos in Theologia, & Antim. consulimus.

Ex eo quod Deus omnibus dat gratia, eremedium, posius iniustis quàmiustis: concludendum esse, quod reprobationis causa, non est decretum antecedens culpa pravisionem: neque pravisio culpa, sed finalis modò impænitentia.

### ARTICVLVS II.

Inullique ætati, sexui, aut nationi ante, & post culpam, desuerit remedium à Deo pro salute consequenda, quæ est enod solutions des post culpam, ipse Deus, et obiectum naturale, & et supernaturale quon sa finalium pæantecedent et & consequenter ad peccatum vult omnes sal scienti are uos, & per Deum non star, quin saluentur secundum scri-probationem culpæ non siniendæ, & gratiæ non admittendæ, sit reprobatio; & constituenda prædestinatio per contrariam prædisonem sacile ex co demonstrabimus, quia omnibus dat promissa gratiam & legem possibilem seruatu, vel per gratiam; & vocat vsque ad mortis articulum. Idque declarare non minus sit wille.

De Pradestinatione, Electione,

Siguidem enim non folum ils quos dicimus prædetti-Si Deus fide natos, led etiam reprobatis dat gratiam Deus fideliter, om. infergonom nefquevocatad senon in dolo. Igitur non sunt vere rereprobatanre,nec post probi, nisiex præuisa finali impænirentia, iuxta definitiopeccaium, nem reprobationis in opulculo assignatam sapienter. fed poft fina.

Quod autemomnibus det gratiam, ex eo pater, quoniam lemimpanj. 2 non abest per Deum : & quoniam pro omnibus mortuus tentiam. Sicuromnib; est Redemptor, etiam pro reprobis, vt probat Apostolus, dipromifa, na cens: Quod pro omnibus mortuus eft, nec folum pro inftis enam grana & prædestinatis : imò magis pro iniustis, vedicitur Rom. j. & remedia (Christus cum adhac infirmi essemus, secundum tempus pro impro reprobis pils mortuus eft vix enim pro inflo quis moritur &c. Et paulo infra. Si enim cum inimici esfemus, reconciliati sumus Deo per mortem filit eins , &c. vbi S. Thomas air lett. 3. (Commendat hoc mirabile, vt pro iniustis & impils quis moriatur, -cum vix pro iusto quis audeat mori? Et F. air; Mors Christi

efficax pro omnibus.

Mors Chriffi ,, fuit meritoria, & satisfactoria pro peccatis nostris: & in ,, tantum Deo accepta, quod suffecit ad reconciliationem , omnium hominum, etiam odientium Christum.] Vbi ly fufficient, pro efficaci sumitur in doctrina S. Thomæ, vt ex eius locis supra probatum est. Præsertim exp.d.41. q.t. a. 4. ad 3. vbi alt. Merita Christi habuerunt efficaciam in totam humanam naturam.

4 Item Rom. s.ait Apost. Quod sicut pro vnius delicto multi mortui funt. Itamulto magis gratia Dei , & donum'in gratia unius hominis Iefa Christi in plures abundanit.] Vbi lanc per ly multo magis, & per ly plures, oftedit Apostolus, quod & intensiue, & extensiue plus gratia Dei in bonum potuit, fecit, dedit; quam peccarum Adæ in malum. Ergo, inquam, Christus, pro omnibus etiam iniustis, & reprobis mortuus est. Peccarores enim & iniustos & impios, & inimicos vocat eos, pro quibus mortuus est. Et ideo concludit Apostolus, Sicat per unius delictum in omnes homines in condemnati onomita per vnius inflittam in omnes homines in iufificationem. Sicut enim per unius inobeditionem peccatores confituti funt multi; ita per unius obeditionem infliconfiquentur multi. Vbi Apostolus ipse, & Patres Commentatores docent, quod ly multi, sumitur pro ly omnes; sumitur enim pro multitudine hominum omnium, & idem docet D. Thomas ibidem lest 3. Et ait, quod sufficienter omnes salvati sumus, non autem efficienter, quoniam obstat aliquorum culpa finalis) vi sæpe docet. Non autem dicit unquam, Reprobatio antecedens, vi docent Pseudothomistæ & Pershomistæ. Vel dic omnes, secundum voluntatem antecedentem: multos, secundum consequentem.

5 Præterea Rom. 8. dicitur, Deus proprio filio non pepercit, fed pro nobis omnibus tradidis illum. Quomodo non etiam cum illo omnia nobis donanitrid est gratias, dona, gloriam&c. vbi S. Thomas idem comprobando affert authoritatem Isaia53. Posuitineo iniquitates omnium nostrum. Sed Caluinistæ aiunt, solum prædestinatorum. Contra quos Ioan. iterum ait. Est propitiatio pro peccasis, non solum nostris, sedetiam totius mundi. Ergo & reproborum, & inimicorum. Imo & Christus dicit. Non veni vocareiustos, sed peccatores&c. &, Non est opus bene valentibus medicus, sed male habentibus. Ergo omnes sunt ante impænitentiam sinalem prædestinati antecedenter.

Hanc copiosam redemptionem supra probatam, iterum verba probant S. Tho. in 3. d. 13. q. 3. ar. 1. ad 3. Christus,
, vt Deus immediate causat gratiam in anima, sed humani, tas dispositiue: quando totum genus humanura disponit
, ad susceptionem gratiætripliciter. Primo per sidem nostram. Secundo per operationem suam; satisfaciendo, &
, merendo, & orando pro omnibus. Tertio peraffiniratem: quoniam ex hoc, quod nostram naturamassumpsit;
humana naturaest magis Deo accepta.) Semper ergo indisferenter pro toto genere humano sufficienter, & essecaciter dicitur Christus mortuus, & triplex dispositio in omnibus ex side communi, satisfactione; merito, & creatione
comuni, & assimirate cum omnibus, maxime aute in peccaroribus & inimicis, vt dicebat Apostolus, & ipse Christus.

Ergo non recte Perthomista (disp. 30.11.7.) docet omnes homines voluntate incompiera antecedenti ordinatos, ad viram beatant supernaturalem, non autem consequenti, & simpliciter, quia non omnibus vult hoc bonum, ex D.

# 228 De Pradestinatione, Electione,

Thoma pri.q.23.3 1. Nos autem probauimus vera voluntate paternali omnes ad vitam prædestinatos, & absoluta, si steterint, quales sacti sunt à Deo, & inuite, & ex accidenti, sicur à proisciente merces; deinde aliquos reprobari posi impoenitentiam.

soltem falso affirmat, quod Deus habet curam reproborum antecedenter, sicut brutorum, ex D. Thomawer. q. 5.4.7.0. tanqua ii non essent creati ad Dei imaginem, sed bestiatum; & non porius sint de se facti mox bestiz: iuxta illud; Homo cumin honore essei, non intellexit, comparatus est

iumentis infep. & fimilis factus eft illis

Quod volutus ansecedenseft verior voluntas Es simpliester conjequés fecundum quid.

, them quod ait disp 34. n.3. Volumas antecedens est abfodute considerata, non quia antecedit merita, & demeprita. Consequenter vero considerata vero cum adminito,
pid est carentia maioris boni vnivessi, manifestationis jus
stituzi in reprobis splendore i misericordia in electis: &c.
Deus hac voluntaressinat prædestinatos &c. Item disp.59.
n.19. Præschi suntaliquando in gratia, & tung vere meretus
vitam æternamide condigno en Di Th. p.2.9, 114, 41.7.

Contra quæ dicta oftendimus ex Damaiceno's Chryfo-Aomo, & D. Thop.p.q.19.ar.6.1. 6p.d. 46.q.I.a.1. & alibis quod volnatas antedensdicitur, quis antecedit præuifionem meritorum, & demeritorum ; & non quia est voluntasincompleta coindeliberara, que folet effe folummodo hominum dubitantium , ve docer S. Thomas Mal. q. 16. W. 9. 0. Et fupra probauimus quod voluntas simplieiter ell'anrecedes paternaliter, ratione obiecti voliti; consequens vero ratione executionis judicialis. Præterea Chriftisvide falutem omnium post peccatum, & moritug pro omnibus etium reprobis inimicis , expediatque omnes. ad poenicentiam vique in finem , quia valt amnes falues facere; dir Paulus; & quia nem inem vuls perire, sit Petrys;nec desertus deserit, ve probatum est. Ergo indoctiffime dicitur Christus mortuus pro reprobis solum antecedenter, non confequenter. Imo, inquam, confequenter ad peccata, fei non finalia. Vocat enim peccatores, nen infos. Et multi funt, qui post sacramentum pomitentia nedum Baptismi , laca, i ..... c. muthus ...'! i. sc bort. I . c.

Vera antecedents, volunt, ratio est ante prauss. meritorum: non autem consid, mais, bons, buntur mortaliter, & iterum confitentur, & millies relapfi refurgunt, iuxtai illud Chrysostomi: Poetassi i confisere;
millies pectassi i millies confitere &c. Ergo nisi simus Nouatiani, dicamus oportet, Denm neque desettum deserere
nos vique in finem, sed semper reuocare nos amalo, etiam
induratos, iuxta plal. 144. Alleuat Dominus omnes, qui corraunt, o erigit omnes elisos. Voi Chrysostomus air. Etiam
Indam alleuar, sed vocatione vius est in desperationem,
non desectu gratiz vocantis, sed sui. Ergo voluntas antecedens dicitur respectu finalis impoenitentize duntaxat.
Consequens vero ad finalem gratiam, vt magis patet ex
definitione reprobationis à D. Thoma add. Az.

Quando ergo dicitor, Deus desertus deserit: & alii dicunt, quod subtrahit gratiam obstinatis: intelligitur, quod derigore iustitiz deserit: sed de misericordia non deserit vsque ad finem. Et cum dicitur subtrahere gratiam, intellige in modum subtrahentis se se habere, & pomitentis; quoniam nos non suscipimus, vt patet ex dictis, præsertim in 2. d. 37. q. 2. 7. ad3. Et quia non cogit per vim, vel per miraculum ad deserendum peccatum, vt dicit p. d. 47. q. 1. 1.

ad 4.

Hic nota, qua fronte audent dicere reprobosesse in amicitia Dei non dolosa, si Deus statuit cos damnare veraciter & antecedenter ad culpas : ira quod à capriccio, & non ex culpa reprobat.

## ARTICVLVS III.

On solum autem Deus dat gratiam omnibus, ac remedia ante peccatum prævisum, sed etiam post peccatum originale, & actuale; vr ex hoc facile agnoscas, sinalem impænitentiam solam damnare hominesin præscietia Dei wude recte dixit in opusculo; Reprobatio est præ-, scientia malitiæ non finiendæ, & præparatio pænæ non , terminandæ.

Quod autem politis in peccato datur gratia & remedium, potest ex iam dictis patere. Primo, quoniam Christus pro omnibus mortuus est, maxime autem pro iniustis, vt ait Apostolus. Imo ipfeait, Non veni vocare infos, sed petcatores; & ideo positos in peccato vocat, iunat, & erigit : vnde S. Thomas 3. contra Gentes 159. prius fic argumentatut: Quod si homo non resurgit à peccato, nisi per auxilium gratia, quod iple non potest habere. Ergo fequitur quod , iniufte culpatur post peccatum, si non resurgit; & iniufte Jaccufatur, fi cadit in peccatum, quod non potest vitare fine auxilio, quod in eius porestate non est. Ad quod responadet. Licet aliquis per motum liberi arbitrii, divinam " gratiam nec promereri, nec acquirere possit : potest ta-, men feipfum impedire, ne eam recipiar. Dicitur enim ", de quibusdam lob. 21. Dixerunt Deo, Recede à nobis: scien. , tiam viarum tuarum nolumus , & Job. 24. Ipsi fuerunt rebel-, les lamini. Et cum hocht in porestate liberi arbitrii impedire

"dire divinæ gratiæ receptionem, & non impedire: Non "immerito in culpam reputatur ei, qui impedimentum "præstat gratiæ receptioni. Deus enim, quantum in se est, "paratus est omnibus gratiam dare. Vult enim omnes saluos sacre, & ad agnitionem veritatis venire, vt dicitur 1. Tim. "2. sed illi soli gratia privantur, qui in se ipsos gratiæ impedimentum præstant, sicut sole mundum illuminante in cul"pam imputatur ei, qui claudit oculos, si ex hoc aliquod "malum sequatur, sicet videre non podet, nisi solis sumine præveniretur.] Idem dicunt omnes expositores in Ioan. 1. præsertim Chrysost. Igitur de mente S. Thomæ, omni existenti in peccato datur gratia, sed aliqui sua culpa non recipiunt.

Item 2. d. 28. q. dr. 2. docet hominem existentem in peccato posse omnia & singula peccata mortalia vivare, licet cum difficultate ex viribus/naturæ. At in 3 contra Gentes, 106. dicit quod potest vitare singula, sed non omnia ex viribus naturæ, sed ex gratia posse vitare omnia; at sibi in culça nimputari, finon vitar, quoniam gratia ad vitandu, nedum ad refurgendum, omnibus datur. Quod probat D. Thomas in 2. d. 28. q. 1. perilla verba Eph. 9. Exurge qui dormis, & exurge à mortuis, & illuminabit te Christus. Etenim quod per amicos possumus, per nos dicimur posse; vt dicit p. 2 a. 6.3. a. 12. ad 6. Igitur, quia vere possumus per gratiam semper oblatam, vere peccamus, nisi exurgamus, & vitemus culpas: quoniam Deus afferit nos posse, & iubet facere quod possumus, & cum iubet, dat ve possimus, sicut dicit Augustinus, Leo, & Thomas, & Concilium Tridentinum.

4. Præterea 3. contra Gentes 161. docet aliques relinqui in preceato, quia voli nt gratiam impedire, sed alios etiam nolentes eripi per immutationem voluntatis de nolle ad velle, sicut Paulus per miraculum, quod non facit omnibus.

Vinde ait 2.d. 18. q.1.a.3. ad 2. quod nec creatio, nec instiscatio impiorum miraculos debent dici, quia quamuis sint
præter rationes seminales agentes ad persectionem essecaus, non tamen sunt præter eas disponentes. Dispositio

Juntatis ad susceptionem animæ, & præparatio voJuntatis ad susceptionem gratie, est per virtutem creaturæ
Juntatis ad susceptionem gratie conferretur, vtrumque miJuntatis ad susceptionem animæ, & præparatione Adæ, & conJuntatis ad susceptionem animæ, & præparatione Adæ, & conJuntatis ad susceptionem gratie, est per virtutem creaturæ
Juntatis ad susceptionem gratie præparatione, vel
Juntatis ad susceptionem gratie præparationem grat

s. Præterea i.d. 46. g. i. a.i. o. voluntas, ait D. Thomas, an ecedens eft, que vult omnes saluos, & propterea ve faluentur omnes, dat omnibus naturalia & gratuita eadem. Nam omnes fecit ad fui imaginem, dat potentias animæ , consimiles, Redemptorem, gratias, & leges-Hoc enim dicit, cum ait. Huius autem voluntatis antecedentis effectus est ipse ordo naturæ in finem salutis, & promouentia in finem omnibus communiter proposita, cam naturalia, quam gratuita, licut potentiæ naturales, & præcepta legis, & huiusmodi &c. Deinde addir, quod quia non omnes se prxparant ad gratiam & pracepta, sed quidam sic, quidam non: Sequitur fecunda voluntas, vt qui confentiunt, falutem consequantur, qui refiftunt, dammentur. Quæ dici. tur voluntas consequens præscientiam operum, non tan-, quam causam voluntatis, sed quasi voliti rationem. HxcS. Thomas.

Verba aurea contra Perchomistas dicentes: Voluntatem consequentem non esse post præussionemoperum sed perfectionem velleitatis, quæ velleitas est voluntas antecedens, & anceps illi, & c.

6. Item contra id, quod air Perrhomista: Naturalia & gratuitanon esse omnibus data, nec finem eundem:nec media: sed aliis damnationem pro fine: illis gratiam, istis disgratiam pro mediis dant.

Et contra hositerum S. Thomas in opusc. allegat.cap.7. affirmat quod error sit dicere, quod voluntas Dei absoluta sine ratione, sit causa prædestinationis, & reprobationis.

Propterea dicendum vult, quod datur ratio expremisione meritorum. Deus enim Eecles. 1. effundit sapientiam suam Super omnia opera sua. Augustinus etiam lib. 1, Super Gen. ad lit. dicit. Moventur cuidam dicentes cur creavit Deus quos futuros malos prasciebat ? Et respondens dicit, quia pranidit quid boni de malis corum effet facturus. Sic enim cos fecit, vtrelingueret, vide er ipfialiquid facerent, quo, quidquid culpabiliter elizerent, illum de se laudabiliter operantem innevirent &c. Igitur ex pravifamalitia est reprobatio, & damnatio apud D. Thomam & Augustinum. Et Prosper in defens. Augustinisidem docer, quod ex præuisis meritis,&. demeritis in volutate consequetifit Reprobatioapro Aug. 7. Item ibidem c. 6. ad 2. q. D. Thom. oftendit , Deum "nolle hominem carere gratia, ex eo qued homin é carere , gratia est malum. Deus autem non vult nisi bonum :sed quia homo reliftit gratiæ; inftum eft ipfa carere. Et hanc iustitiam vult Deus : quoniam ipse dat, & isti noiunt accipere. Ergo, inquam, omnibus dat gratiam Deus, non solum se præpar antibus, sed etiam non repugnantibus aliquando, imo & repugnantibus aliquando ve Paulo; dum tamen ex ignorantia, aut fragilitate repugnant : non si ex malitia. Idemque docet S. Thomas p.d. 40.9.4.4. 2. eisdem verbis, quibus in opufculo.

8. Præteres in Ioan lett. 5. declarans illud. Nemo venit ad me, nist pater traxerit eum, ait. In natura integra omnes poterant trahi, in cotrupta habent omnes impedimentum stractionis. & omnes indigent trahi, Deus autem omnibus ad trahendum manum porrigit, quantum in se: & quod plus est, non solum attrahit manum accipientis, sed etiam auerses ad se convertenur psal. 84. Deus tu conversus Domine ad te, & convertenur psal. 84. Deus tu conversus vinificabis nos. Ex quo ergo Deus paratus est omnibus dare gratiam, non imputatur Deo, si aliquis non accipiat, si, d, ei, qui non accepit. Quare autem omnes aversos non trahit ad se, sed aliquos, licer tint omnes æqualiter aversis Ratio datur in generali, vt illis essugeat ratiogratiæ, in his misericordiæ. In particulari autem non datur ratio.

Igitur, juxta sententiam S. Thomæ, Deus omnibus non repugnantibus manum porrigit auxiliarem, sed non omnibus adversantibus, sed quibusdam, vt in illis iustitia. in his misericordia effulgear. Vbi ly, vt, non ponitur caufaliter, vt ex aliis locis eius probatum est. Imo cur non trahat omnes aduersantes, alibi reddit rationem, quia quidam aduersantur ex ignorantia, vt Paulus : quidam ex fragilitate, vt Magdalena : & hi trahuntur. Alii vero ex malitia obstinata, vt Pharao, & ii non tra huntur; non quia Deus non trahit : fed enim illuminat omnes ficut tol : fed quia ifti non trahuntur, non illuminantur quoniam claudunt oculos, & funt rebelles lumini, vt dicebat 3. contra Gentes 159. & non è converso. Ethoc pater etiam ex 2.d. 27. a. 4. ad 4. Quod positis extra gratiam indignisque negative Deus dat gratiam ex liberalicate, non autem indignis contrarie, quoniam resistunt, vt Pharao.

Sed tamen verum est quod dat eriam aduersantibus, sed dicitur non dare, vt ex dictis patet, quoniamipsi non accipiunt, nec Deus cogit vt accipiant, sicut declaraumus in pracedentiar. Gin sequenticap. Alioquins Thomas libi el. set contrarius, & Christo, dicenti: Tota die expandi manus meas ad populum contradicentem mihi. Et est sermonis confuetudo dicere. Paternon dedit filio librum quonia noluit filius accipereab iplo Patre offerente, vt in sequentibus patebit sermonibus. Semper enim Deus , ait Chrys, cum Ezech. clamat: Revertere pravaricatrix meretrix, & ego fufciplam te quoniam in saculum misericordia eius, & sicut matris in infante &c, Et propterea concorditer dicunt Theolo. gi, quod víque ad exhalationem animæ non est desperandum, quoniam Deusilluc víque vocat, iuuat sinspirat. Se-Carii vero desperant ab æterno, quoniam volunt factum immutabile decretum ab æterno.

Facienti quod in se, necessario dari gratiam necessitate infallibilis promissionis, es Dei bonitatis, non tamen ex iustitia. Item facere quod in se est, intelligendum ex viribus natura, es ex his, qua animo non possunt deesse: alioquin implicat. Et quid sit mereri de condigno, es de congruo. Item primam praparationem citra miraculum es supernaturalitatem necessario esse ex naturalibus in adultis: ex capacitate in paruulis: Deo sicordinante.

### CAPVT XIII. ARTIC. I.

Voniam & Perthomista docent ex D. Thoma, quod Deus præparantibus se ad gratiam, faciendo quod in se est ex viribus liberi arbitrii, per auxilium generale, non dat gratiam , nili moucantur speciali auxilio gratuito, vel gratia habituali. Id quod non omnibus datur, fed paucis. Propierea ostendere oportet, quod erat in omnibus codicibus S. Thomæ, tanquam dignitas, seu maxima Theolegica, quod Deus infallibliter cunctis se se auxilio genera. li per vires liberi arbitrii præparantibus, dum faciunt quod in fe eft, dar gratiam gratum facientem; alioquin falus deficeret defectu Deinon nostri. Contra. Eccl. 17. Non dicas, per Deum abeft & c. At cum hac differentia , quod facienti quod in se est ex viribus liberi arbitrii, Deus dat gratiam necessario, necessitate bonitatis & promissionis, non autem iustitiæ, & obligationis: sed facienti quodin se est ex viribus natura, & motione supernaturali , etiam fola ,datur gratia de iustitia, etiam infallibiliter.

Probatur primum, quod facienti quod in se estex gratia, vel ex motionesola supernaturali ante infusionem gratia,

Nn iij

296 De Pradestinatione, Electione,

necessario daturgratia ex institia. Nam D. Thom.t. 2. q. 112. 21.3. arguit primosic. Glossa dicit. Deus recipit eum qui ad seconsugit: aliter esset in eo iniquitas, quod est impossibile. Ergo impossibile est quod Deus non recipiar eum qui ad se consugit. Ex necessitate igitur gratiam asseum qui ad se consugit. Ex necessitate igitur gratiam asseum qui ad se consugit. Ex necessitate igitur gratiam asseum qui ad se consugit. Ex necessitate igitur gratiam asseum qui ad se mouetur ad Deum, non recipit gratiam necessario, sed recipit necessario, ve mouetur à Deo. Et respondens ad primum air, foreinius situam in Deo, si non reciperet eum, qui ad Deum consugit per gratiam informatus, vel motionem diuinam.

Et quoniam quidam Doctores dicebant mihi, D. Tho. dare gatiam de rigore iustiæ solum informatis habitu gratiæ; led de congruo motis tantum supernaturali auxilio: & aliter sentire in libris fent. & aliter hic in summa: propterea adduco verba respons, ad 1. argum. in summa. Ad primum dicendum, quod Glossailla, (cil. effet iniquitas in Deo reciperet, &c. loquitur de illo, qui confugit ad "Deum per actum meritorium liberi arbitrii per gratiam , informati. Quem si non reciperet, esset contra iustistiam, quamiple statuit. Vel fi referatur ad morum liberi , arbitriiante gratiam, loquitur fecundum quod ipsum co-,fugium hominisad Deum est per motionem diuinam: , quamiustum est non deficere. Hacs. Thom. Vbi manifeste in veraque parte dissunctiuz loquirur de rigore institiz. (distungit enim modos einsdem rei, non rem. ) Alioquin nonresponderetad argumentum, quo quarit, si Deus est non iniustus, debet recipere ad se confugientem, secundum Glossam. Et responder, quod esser iniustus, si non reciperet kominem motum à gratia Dei, vel ab auxilio Dei, non au. tem si ex naturalibus. Deus enim deficerer fibi, & nobis. Infum, ait, eft non deficere; etgo quoniam injustum erat deficere, vt in argmento. Et ratio S. Thom. hicest fortior, quam sua authoritas. Idem etia docet in 4.d.17.9.1.2.20.0 d 28. q. a. I. Et declarat : quod non est iustitia, quando liberu arbitrium mouetur de se per generale auxilium, sed quado à Deo per gratia, vel per motionem supernaturalem. In-

fra autem pat chit ex D. Thom.quod omnis gratia requiret præparationem, quæ quando est à Deo per motionem specialem, datur vecessitate institue: quando libero arbitrio per impulsum generalem dumtaxat, necessitate promissionis, ordinationis & affluentiæ bonitatis. Nec enim diceret nobis omnibus, ait Aug. Venite, si non possemus omnes venire: vel nisi daret omnibus, vt possemus de facto venire. Item p.2. D. Th. air, quod ex vi lib. arb. meremur decongruo: ex vi gratiæ de condigno q.114.a.3. Ité ibidé a 1. Ho. mo mereripoteft, quia est liber. Item quia est fic ordinatu à Deo. Etideo est institia secundum quid. Quoniam Deus non fit debitor nobis, sed sibi promittenti, & ordinantivi ob hoc mercamur, quia libere & moti à nobis operamur, non sicut naturales causa, & ab alio motæ.

Qui autem dicunt Pelagianum esse, quod scripsit in sententiis, & retractatum else in summa : profecto faciunt D. Th. per 25. annos Pelagianum ex ignorantia, vel malitia: Tot enim fere funt inter scriptionem supersentent. & scriptionem summæ. Quod stultum, nedum impium est dicere: Imò (inquam) (omisso quod summa no est tantæ auroritatis, quantælibri sent, vt supra ostendimus) in summa & in quæst. disp.& in opusc. & contra Gent. semper idem scripsit, vt monstrauimus ex p.2.q.114. & amp lius patebit in hoc artic. & duobus sequentibus. Nec se retractare vipiam innuit dicta priora, sicuti folet in rebus magni momenti. Ite S . Chryfost. & Ambros. & omnes Patres supra citati, idem docent constanter: & solus Aug. inconstanter, quem tamen Prosper in lib. defens. Ang. cum eisdem sentire docet. Et omnes fundantur in Apostolo ad Rom. 2. clare dicente, quod Gentes que non habent legem, naturaliter que sunt legisfaciunt. Et in dogmate morali omnium Philosophorum, & inz. Mach. 7. vbi Romani laudantur de virtutibus & actibus moralibus. Et quiglossat ly naturaliter. I. ex grata, textu peruertunt, perur princ. & implicant contradi. vi probat S. Thom. in 2.d. 5. q. 2.a. 1. mox recitandus. Nec sibi contradicir, exponens textum Pauli eadem Gloff. naturaliter, ideft per naturam gratia informatam:nam iple explicat fe loqui de his qui intrauerunt ad fi lem, nec cum Pelagianis, ait,

videamur sentire, quod omnia ( nedum, fingula ) præ. cepra legis potest homo implere ex naturalibus, hoc est, supernaturaliter meritorie. (Vide 2.d.18.9.1.3) Mox addit aliam Gloslam: Naturalia ,idest, per lumen legis naturalis , intelligunt & seruant præcepta, Vnde ez bonitate Dei merentur supernaturalia, non ex suftitia, sicut docet in libris fent. & in omnibus. Erin p 2 partis fumma ,q.114.vt conuincantur qui retractationem ce ebrant, iniuriose quidem. Atque quo amplius clarescat, videte D. Thom. in a. 1. Format enim argnt. 1. quod homo non potestà Deo mereri, quoniam facit quod debet, vnde Deus non remanet debitor: sed satisfactionem accipiens, iuxta Luc: 17. Cum has omnia feceritis, dicite ferui inutiles sumus : quod debuimus fecimus. Tunc responder S. Thom. in o. & adz. quod nonpotest mereride condigno, nec Deus esfe debitor, vt homo homini: sed ex præsupposita ordinatione Dei, quæ facit iustitia secundu quid, & Deum sibi non nobis debito. reminisi quia sibi, & quia homo libere se mouet ad id quod Deus inbet, non sicut bruta serviliter. Etresp. ad 1. ait homo in quantum propria voluntate facitillud quod debet, me-"retur : alioquin actus iusticiæ, quo quis reddit debitum, non effermeritorius. Ergo dicit S. Tho. quamuis vt ferui inutiles faciamus quod debuimus, tamé meremur, quia fecimus quod debuimus. Alioquin eiusdem effet conditionis qui facit, & qui non facit. Manifeste autem loquitur ex viribus naturæ: nam qui facit ex gratia, non eft feruus inutilis, fedfilius & vtilis, merens de condigno, vt dicit in a.g. ibidem. Ergo fecundum D. Thomam, nedum in aliis lib. fed etiam in fumma, opera bona moraliter & naturaliter, aliquali iustitia sunt meritoria. Propterea infra allegandus, alibi dicit, quod quamuis opera Gentilium, laudata Hieronymo dicantur este non bona, hoc intelligitur de bonitate supernaturalismon de morali. Sicutifi quis diceret, ait, hocest nonanimal rationale, non sequitur : Ergo non est animal. Et luculenter monstrabimus, quod operibus nasuralibus, quauis de institia inceptis, tamen de ordinatione,

Vi ferni me vemur de cogno, vefilij de institia.

& præcepto Dei ve faciamus qued poffumus de de bonitate Dei dantis quod non possumus padduntur tangum aptis supernaturalia necessario posicuti eribus faculationibus naturalibus fagittarum Regis Ioas dare voluit Deus promissiones victoria triplicis; & li pluries iaculatus fuiffet , pluries viciffet, 4. Reg. 13. Sie nec fruftra nobis dicitut: Praparate corda veftra Demino. Quod aurem Di Thomas nonfit Pelagian. in fent. Jupra documus Quoniam Pelagius dat natura, quod eft gratia : juftiria quod est misericordiz; nos autem distinximus. Nune demon, Aremusaliud affertumo fiero mon munt mic ein il.

Hoc tamen prius sciendum, quod cum dicimus facere quod in nobis est, de virtute sermonis intelligitur, exfolis viribus lib. arb.moti generali auxilio: quo mouet Deus res omnes ad operandum. Nam fi exauxilio speciali, scu supernaturali, tunc illud non est in nobis, fed in Deo, vel in alio: vt probat Alexander Aphrodif.in tractatu inscripio, De co quad in nobis eft & Arift Sence. Plato, omne fque Philosophi & Patres docent missillud semper & necessario habere possimus, ita quod habendi potestas semper in nobis lit (quale of auxilium generale, quod semper adhibet Deus extauthor natura; vel auxilium amicorum verorum. Nam quod per amicos poffumus, per nos poffe dicimur, vt declarat S. Thomas 1.2.9.10 9.ar. 4.ad 2. Deus autem verus amicus, promissor fidelis &c.

Probatur autem hecdoctrina ex D. Thoma in 2.d. 5, 9.1. qued in fe eft 10 4.1.0 dicente. Quidam dieunti, quod ad conuerfionem ex viribus meritoriam requiritur duplexigratia avna gratum faciens, cellario daque informat conversionis actum . & merito- imgratta , rium reddit., Alia gratis data, à qua elicitur fubftantia a- Impernaturactus, & que liberum arbitrium inclinated volendum : fed Probation illam grahism ponere mon viderur necessarium moniti in-, la libertas arbitrii gratia dicatur, que proculdebio à Deo sampliseft; vel alique occasiones, que quandoque dantur so hominibus à Deoad coversionem, tinftructio legis, & scaffigatio ad humilitatem ; & alia huiufmodis fine quisi bus tamen possibile est gratiam cossequi. Quia si homo

300 De Pradestinatione, Electione;

graid quod inseeft Dens dat ei gratiam. Adhroc aprem fall ciendum; nometigitur aliquidatiud. Illud enimad quod sy non potestiper le liberum arbitrium, non est in homine, sy vi faciar. Ithud enim in nobis este dictur, cuius doministili, nrust Vnite positio ista implicar contridictionemy dum pium liberi impossitionem dum pium liberi impossitionem dum pium liberi impossitionem dum contributionem quod in nobis est, diberritii non firmandi irritionom unius serie decendum, sequirition quod ad elicitendum actum nonversionis ad Deum, sufficeratia reasis.

arbirii non I rumaubitrium nontufficir. Brideo alitereft dicendum, requiritur - 1 quod ad eliciendum actum nonnersionis ad Deum, suffigeratia gratia gratia gratia data, nee by cirliberum arbitrium! quod se ad habendam gratiam per gratum fagratum fag

i fecundam quodexit ambero arbitrio; & meritories, fe-

- vicundum quod gratia informatur. The ball ball a se to As

אמנשרים הכי אמנשרים הכי

19/11/01/01

Il MæD. Thomas, whi aperte demonstrat nullam requiri supernaturalem motionem, aut gratiam in libero arbitrio ad saviendum quodin se esti, & qui seous dieit, secum pugnat, vi Petthomista. Mox addit in eodem contextu, quod necessario datur gratia se præparanti ex viribus liberi arbitrii absque also anxilio supernaturali, probans hanc do, crinam exemplo dispositionis ad formam naturalem, in coins dispositionis sine necessario inducitur forma. Sed differentia hæc interest, quod in naturalibus semper requiritur tempus ad dispositio ad gratiam; etiam si instantur vostitio, & dispositio ad gratiam; etiam si instantanta arbitrii absque gratia gratum faciente, aut gratis datas substitui absque gratia gratum faciente, aut gratis datas substituis.

Henridocer area o dicens. Shactus liberi prbitril est menteorius grafia, ira actus informatus gratia est meritorius ogforias, a saluzo 14 a 19, 1011 100 a 1111 1111 1111 1111 1111

Quidsime, per le substantiam actissigratia formam quoad meritum, recide con. & de, non quem formam simpliciter naturalem, hæc enim est à condigne. Ilbert arbitrio, quod mouetur de congruo, at cum gratia,

feu motione supernaturali de condigno. Et lauellus in his nithur fandi Thomæ verbis. Vindein z. daz 7.9.1: 43 0. it. Dicitur aliquis mereri de condigno, quando invenitur , æqualitas intermeritum & præmium. In congruo autem , aqual cas non inuenirum, fed ex liberalitate dantis munus" , stibuituriquod dantem deret, Moxinar. q, co Domminair, , gravite nullo modo sub, merito cadene porest eius fquisin , puris naturalibus est : fed tamen operatbona ante donum . gratia causant habilitatem ad gratiam, & secum honesta-, tem & pulchritidinem : & iucunditatent, & peraccidens affluerajam bonorum remporalium insuuos sine q non sie , Etteff.ad 4.24 (quod pofins extra gratiane de indignis ne." gatine, Deusdat gratia, quoniam habet aliqua dispositione, ex quo dicuntur quodammodo ex congruo gratia mereri. Nec Dous dans indignis negative est inivitus pled diberalis. At indights contrarie, non dat graciam, quoniam relitut,... Etrefpiadgiait. Sunt opera examibus nature dispositiones remote, non merita ad gratiam. Ergo & præparatio, & non repugnantia sufficiunt ex Dei liberalitate ad gratiam.

Præteream d.18. g. 1.910. dii docet quod tenempriernare, præcepto, & operaviriatom, vraffequamut gratiam & glorismiqued non pollemus specie meritorie de condigno, air hoe inber facere anod possumus : hoc enim sofficir ad gratiam absquealio auxilio supernaturali, licet ex congruo , rantum, dicensi Cadie lub præcepto actus virtuolus, quannim adhabitantiam operist & non quantum ad modum "agendi, quem circa iplum ponir pirtus. Hoc enim directe "Allepetecipitur, and fatin in iplo oft pulacionitud; non mutem est in homine, vefaciar actum virtutisped hodo, orquo virtuofus facit, prinfquam habeat virtutem acquifi-" "ram velinfulam &c.Deinde air, quod pracepta poreft. "nome implerepet liberum arbitram, fine gratia gratis" data ver gratumfaciente, fed non fine Dei voluntate. "Et refp. ad 5 Si quis , ait , præparet fe faciendo quod in "feelt, proculdutio gratiam confequeretur, per quam vi. ream atetham meferetut. Deinde inar. 4 fed contra pto-"bat'ek'aŭthoritate Zath r. innobis este præparariad gra-

De Prade finatione Electione, stam Et iterum ex Anfelmo dicente 113 quod aliquisnon

habeat graniam, non contingére dex bos quod non velic reamDeus dare: sed quia homo non vult accipere &c. Mox "incorpose probat comuse morium quo excitatur homo ad "convertendulme ; vt grailami gratum facientem recipiats, "vi adminitio, predicatiot, flageliatio, aliaque mouentia. "obied asdichus granis gransdata, & fine hoe non potelt. "homopræparariad grariam grarum facientem. Slautem. , accipitut gratiapro dono infulo (idelli supernaturali) gratis , dato tunogait, fahimiun, qui dicune vabique hoc muno, re non poste convertiadigratiams Non enim oportet ve "actus quibus le ad gratiam babendampre parat iline natus si in prapa: "ram humanam excedentes i ficut, enim natura humana fehabet in potentia naturaliad gratiamita actus virtu-"tum natutalium felhabent Jirdifpoliciones materiales ad "ipfattio Vindenon exigirur adhoe, ythomo ad gratiam fe preparecalihund alindhumen granapræcedens,& præte-"rea lecundum hacessessabirein infinitum, co quod lu-"men illud gratia gratis data, nou dariralieni , nili qui ad ; tilud recipiendum fe praparauit alias omnibus daretut. S. Thom. Er . Quodenon porettintelligh, mil forto pravia gratis data, di-"caturibaturalb lumen rationis qued peminetad bona patu-"ralia, denongrasuitainili large accepta, Sienim prapara. "cione indigetetalis gratia gratisdata, tunc redibit, qualtio-"de illa praparatione, vtrumin cam homo possit ex se, vel nortosermecimelabireme in infinitum of selectie devenira adaliguam gratiams ad quam bomo per le potest præpa-, race feliatinon of vario effican, quare boc magis in vna. "gratia fit quam in alia, Et ideo cum aliis magis confen-"tance dicimus, quod ad gratiamigratumifacientem haben-"damer fololibero arbitrio poreft je homo præparate. Far "ciando enim quad in seeft granismed Deo consequirur." Hocautem folum in nobiseft, quod imporestate liberi arbitri conditutum eft. Aciecundum hanc lui expolitionem exponendus eft S. Thomas in p. 1.9, 109.6. Quoniam ad. primum Dei motum graruitum primam præparationem. , reducir. Intellige necellatiam ad obtinendumigratiam ex

rationibus non itur in infinitum neceffario, prima praparatio eft exviribus natura. Qua etiam funt Dei gratta maturales ait fic intelligisur qued docet p. 1. q. 109.6.0. Owodnon eft abire in infinitum in praparationi bus : fed ad ; Deum mosentem vniserfaliter, per guodcunque dosum , fine maturale , fine Jupernasurale: (unt enim dona gratuita (no quaque mo-

14.

rigore iustitiz, ve declaratibid quiz.a.; non autem de con-

Et profecto iltæ aurhoritates Sancti Thomæessicacibus rationibus sussultate, à Pseudothomistis & Perthomistis, dissimulatæ, omnem obstinatum animum, eriam Calulnisticum, si ratione stare velir, conuintere possent, quod ad gratiam gratum facientem habendum nulla prærequiritur motio supernaturalis gratum faciens, aut gratis data, sed sola libertas humana.

Et cum arguint (cioli ex Hierem. 10. Non est in homine theri & via eius, neque viri, ve dirigat gressus) S. Phomas sic Pseud.

15. Responderad primum, quod directio gressus spiritualis Responsio s. , non potest este nist à Deo, fine cuius prouidentia nullum Thom. sbinucontingit. Non tamen oportet quodperaliquem ha-Praparatio , bitum infulum fiat , si directio gressium ad præparatione ex congruo , ad gratiam gratum faciente, referatur. ] Et refp.ad 2. Ho eff ex natura mo non porch bonum facere fine auxilio, fell non opor-decondigno , tet elle supernaturale. (Hoc enim indicat ly infafam.) :led à motione motioum exterius, vel intérius E ada air; quod Paulus in Des superna , circufulo lumine occasionaliter morus est, ve per liberum arbitrium feprepararet fibiro ad gratiam. Et ad 4. 17 Dicendum quod eriam ad fidem habendam, homo se pracesingrapræparare porest perid, quod in naturali ratione est: Vnde Paratio. dicitur, quod firaliquis in barbaris nationibus faciat quod in i feet. Deusfibirenelabitillid grodeft necestarium ad fastutem, velimfpirando, veldo crorem mitrendo. Vnde non oporbet quod habitus fidei præcedat præparationem ad

"potestad si lem habendam, & alias virtutes, & gratiam habendum ] Hoc idem dicit 4. dif. 17. q. 1. 2. ad q. 1. resp. ad 4. vbiidocet, & ad sidem per naturalia posse se praparare hominem, & ad gratiam. At in ver. q. 14. a. 11. 6. 24. a. 1. ad 2. 6 a. 15. 0. Vbi sane docet omnem hominem ex naturalibus posse disponi ad sidem & gratiam. Quoniam Deus non iubet impossibile, & omnes ad sidem & gloriam subet veni-

gratiam gratum facientem; fed fimul homo fe præparare

re&c. Nam quodnon potest, iple suppler.

Oo iij

304 De Pradestinatione, Electione,

Quod autem deueniendum sit ad primam præparation nem liberiarbitrij, quam facit sine graria præcedenti, ne abeamus in infinitum, sed in naturalibus sistamus: iterum docet S. Thomas ver. 24. ar. 15. 0. per optimas & insolubiles rationes. Quod autem supernaturaliter requiritur, non est in præcepto, sed à Deo datus inbente, vt faciamus, quod in nobis.

pins poseff (connersio hominis maturalis ad Den quamconner so ad rem semporalem.

uersio ad Deum potentior ad habendum bonum, quam couersio ad Deum potentior ad habendum bonum, quam conuersio ad rem temporalem ad malum. Sed conversio ad
num commutabile sufficienter inducir culpam. Ergo
num commutabile sufficienter instificat, Desinde rea
spondet ad a scil. Quod conversio ad Deum sufficit ad gratiam obtinendam quantum in se est, sicut conversio ad bonum commutabile sufficit ad culpam. Igitur valide Sanctus
Thomas probat, quod magis potest homo converti ad Desig
ex paturalibus, quam ad bona caduca, & quod magis lucrati potest sibi, quam ha. Vbi nota quod vitiur ly sufficienti pro essicaci.

22 Præterez in p.d. 41. 93. 4.3. o. docet prædeftinationis , non dari gaufam ex parte fcientiz. Quoniam Deus fcit omnia propriam effentiam intuendo, que estomnium fis militudo & caufa, non caufatum. Similiternec ex parte voluntatis quæ non habet alium finem mili bonitatem fua quæ est intra, non extra. Sed tamen effectus voluntatis es ius fcilicer, ip fumyolitum jordinatum ad bonitatent firam potest procedere exaliqua caufa, quam Deus parsciuit ab grerno, & istum ordino cause ad causatum Deus vutt quod effectus fir, quia caufa eft : pon autem ita quod caufalitas referatur ad voluntatem fed ad volitum. Et ista caufa voliti, non volendi digitur ratio quadant voluhtaris ex parte effectus. Sed bar caufa in quibufdam haber completam , rationem caufa, & fufficienter inducit effectum prædeftinationis. Sed diversimode se habet nostra operatio, quia o-, pus meritorium informatum gratia est caufa meritoria , glorix: fed opus boum pracedens grafiam, non eft canfa metitoria eius, sed solum dispussio quadam.) mad 3001

Ex quibus verbis docemur, prædeltinationem antecedentemunon habere caulam, confequentemiver d'habete quoad primum effectum, id est gratiam, habere (inquam) ex parre nostri, id est dispositionem, id est opus non informa um gratia, ex solo nempe libero arbitrio in adultis, quod aliena sides & diligentia præstat infantibus, secondum verò estecti, id est, gloriam habere causam, selicet opus meritori m informatum gratia. Ergo necessario requiriex nobis præparationem ad gratiam. Ergo & posse nos disponere ex nebis per auxilium generale, & motiones exteriores non excedentes naturam, et supra dicebat.

23 Amplius idem oftendens in eodem articulo, refp. ad pri. mum ex Ambr. desumptum; Qui Ambrosius introducit , Deum dicentem: Dabo illi gratiam, quem scio ad me post gerrorem toto corde effereuerfurum. Ait ad r. In illis veibis Ambrolij non delignatur, quod opus nostrum sit cau-, la ipsius donationis gratia, sed solum dispositio quadam. Et hoc intelligatur non de opere sequente gratiam, , quod virrutem merendi hiber à gratia, & neque causa eius eft, neque dispositio ad ipsam, sed de opere præceden-"te ad ipfam , quod est dispositio ad ipfam gratiam. Illie-, nim Deus propofuit gratiam infundere, quem præscit "se præparaturum ad gratiam, non tamen propter præpa-" rationem, quæ de se non est sufficiens causa gratia, nec " finis voluntatis eius : sed propter bonitatem suam: vult ta-"men vt ifte habeat gratiam, si præparauerit se, vt.conitrctio denotet dispositionem, & non causam. Sed respectu actus volendi divini, non dicit dispositionem, neque causam. 24. Et refp.ad 2.air, quod respectu primi effectus gratiæ ha-"bet rationem magis liberalitatis quam institiæ. Quia grastia gratis datur. Vnde exparterecipientis, non eft affi-, gnare causam, quare dignus sir gratia, fed folum dispositionem.

35 Formans etiam quintum argumentum, sic ait. Præde,, stinatio est voluntas salutis hominis, non tantum vt in,, telligatur de voluntate antecedente, quia hæc vult omnes
,, homines saluos sieri, vt dicit, Damascenus: sed de vo-

306 De Pradestinatione, Electione,

, luntate confequenti Cum igitur voluntas confequens , respiciat merita, vide pra quod prascientis meritorum st caula prædestinationis. Mox resp.ads.ait. (Inintellectu prædefinatio in destinationis includitur voluntas consequens, que respicit cludit pra-" opera, non quali caulam voluntatis: fed ficut caulam metitoriam glorix, ficut præparatoriam ad gratiam. Idem di-Edipoficio. Xit Prospet de vocat, Gen & in lib. defenf. Aug. mes ad gratia Ex his agnoscimus, quod prædestinatio antecedens nul-Idem dixit la merita, nec dispositiones respicit : consequens respicit Profper in merita ad gloriam, & dispositiones ad gratiam ex viribus lip.lib. c.3. pro August. beriarbitrij. Ergo & præparanti le sic conferri gratiam ex

eonclusio. liberalisate, & promissione, non exiustitia, sed infallibiliter.

Arid ex seq. arr. amplius id elucescet

Hominem posse facere quod in se est, ac per hoc gratiam adipisciex acceptatione Dei, etiam cum operatur solis viribus liberi arbitry, Et cum est in peccato, posse vitare peccata commissenda, item per dispositionem, en non repugnantiam dono Dei affici posse.

### ARTICVLVS IL

Vodautem homo possit sacere quod in se est ex viribus natura, ex iam dictis paret. Et irerum rotalegat
& Philosophorum virtus in hocfundatur, quia possumus sacere quod iubetur: & ad impos. nemo renetur: & propterea
non illudendo dicitur cunctis: Praparate corda vestra Demino. Et peccarotibus; Exurge à mortuis, & illuminabit se
Christas, & astoi, Connectimini adme, & ego conucrtar advos.
Et, Quare moriemini silij Israël; & noliteobdurare corda vestra. Nos autem sion possumus respondere: Non possumus,
aut tu non vis nos posse de facto, ait Aug. At nunc iterum
probabitur ex D. Thio. & Philosophia morali. Dicir ergo
, in p. sen. 1. d. 48. q.i. arizio. ad aliquid tenemur direce

quia scilicet per le eltir potestate nostra, & actenemur ,, ad conformitatem, qua voluntas, id quod congruit, nos , velle, & fecundu rectum fine vult, quia in veruque iftorii Homo porefi per naturalia nostra possumus. Ad aliquid vero tenemur oblique in "indirecte, licut ad habendam gratiam, quod fecundum fe quatenus , non est in potestate nostra, fed in potestate nostra est fa- potest farere , cere aliquid, quo facto habebimus gratiam. Et fic tene- necessario , mur etiam ad illam conformitatem , quæ est secundum sequitur graformam charitatis. Vbi sane potentiam recte operandi dat homini per fe & directe ex naturalibus, & sic bene operari est per se in præcepto:no enim potest præcipi, quod non possumus. Præcipirurautem nobis operari iuste ex Dei charitate, sed hoc possumus indirecte, quatenus con. stituit Deus facienti quod in se est, adiungere gratiam & charitatem. Ergoposiumus indirecte etiam habere gratiam. Et propreres Concil. Trid. ait, quod tenemur facere quod possumus, & perere quod non possumus.

2 Irem oftendir fatis superque in 3. contra Gentes, 159. vbi Irem poteff non folum facienti quod in fe eft, fed etiam non repugnan- & non ti contrarie dari gratiam docuit. Et hoc nos posse probauir repugnando ibi, & in aliis locis supra citatis. Quoniam Deus , ait, iu- fallo hakere bet omnibus facere, quod in fe est, ac fe se præparare ad gratiam: Mandata autem eius grania non funt, air Apostolus, Joan. Necimpossibilia, vt diciturin Conc. Trid. Ergo vel , omnes possumus, vel omnibus dat posse cum iubet, sicut idem Concilium docuir, & S. Leo, dicens. Iufte infat pracepto, quia præuenit auxilio. Ergo, inquam, vel generali, vel speciali, dummodo sufficiat de sacto, nedum de possibili. Alioquin esset iniustus Deus, vt concludit Augustinus, Leo, Thomas, & alii. Nec Concil. Trid. vt quidam putant, aliter fapit, cum &ad gratiam præparati hominemposse, & oblitam respuere fratuerit in fef. 6. & impetrare non dată. Vnde cum de Matrim. lo quitur contra Luther.dicentem cælibatum esse clericis impossib. si non habent gratiam specialem ait feff. 24.6.9. quod si non habent, debentorare, quoniam dabit ipsam Deus. Resp. Conc. esset nulla, nifi possent ex naturalibus se praparare, licet remo-

De Pradestinatione, Electione.

ta præparatione acceptabili à Deo, gula promisit ve bonus:

non quia dat vt iuftus.

Iterum D. Thomas 2.d.29.4.2.a.1. probat naturale effe , homini fecundum intellectum & voluntatem ferri in , bonum. Propendere tamen in malum, quod apparet bo-, num ex lenfualitatis incentivo impediente, non aurem cogenteaccidit &c. Vnde concludit omnes homines pofse bene operari, ac proinde præparari ad gratiam, absque auxilio supernaturali.

Item in eodema. d. 28 q.I.I. excludit primo opiniopem Touiniani, qui hominem propter hoc facit impeccabilem. quia folum naturam rationalem confiderauit; quæ vt ratio.

nalis est, non peccat. Item excludit opinionem Manichæi, quirefpiciens fenfualem naturam, dixit hominem necef-

fario femper peccare, & nullam in eo effe libertatem arbitrii, quæ cohibeat fen svalitatem. Deinde excludit opinionem Pelagii dicentis, inelle in nobis liberum arbitrium

adeo validum, ve posit se sedeterminare ad opus bonum. sicuti experimur , & resistere tentationibus sensuali-

tatis ac facere onne opus meritorium vita aterna. Tandem D. Thomas propriam adducis fententiam, quod vi-

delicet in homine est sensalitas, & ratio, & liber, arb, quod potest de se omne opus bonu, quodnon excedit eius virtute.

Si enim excedar, quale est opus meritorium vira aterna, non potest illud fine auxilio supernaturalis gratia.

Et in resp. adt. 62 ait, quod non possumus velle, & co-, gitare, quali ex nobis opera meritoria supernaruralia, vel opera fidei. Possumus autem moralia. Etenim hac posfumus ex viribus naturalibus, licet occasionem ab obiectis ne & morio- & prædicationibus, & inspirationibus ad bonum; Ad malt enim fine inspiratione & motione Dei labimur, vt dicitlacob I. Tentatur à propria concupiscentia abstractus, & ille-

Etus: nonà Deo.

Et in refp. ad 5. Homo potest in omnem iustitiam civilem eriam ex naturalibus, & etiam ante habitum virtutis, Que per opus bonum acquiritur, quod facimus, quia possumus, & habituamur, vt facile, & jucunde possimus, Ergo omne

Manichei.

Pelagii.

š.

ex inspiratio neboni ad malum fine sm/pirasione, E fine mo . tione.

opus bonum quod rationem humanam non excedit potest homo.

Item in 2. a. docet hominem etjam in peccato existentem posse omne opus bonum morale efficere. Excluso enim illorum errore, qui nos ad mali necessitari ex natura dicunt. vt Manichæi; deinde corrigit eos, qui dicunt per percettum adeo naturalem virtutem esse imminuram vt homoin peccatoexistenspeccatum vitare non possit:potest tamen hoc. vel illud vitare mortale, non tamen omnia. Similiter nec omnia venialia. Potest etjam ad tempus stare ne cadat non tamen din.

Prima ratio.

Contra hos subjungit S. Thomas, dicens. Ista positio F. D. Thom. multipliciter apparet falfa. Primo, quia cum peccarum homo existes bona naturalia non tollat, sed minuat illud quod ad natu- in peccato, ram potentiæ naturalis pertinet; homo per peccatum omnia, & , amittere non potest, ersi in illo infirmetur. Cum igitur singula mor-,, libera electio, vel fugaboni, seu mali, ad naturam libe- lia vero sin-"tiarbitrii pertineat, non potest elle, ve per peccatum sub. gula fed non trahatur homini facultas fugiendi peccata, fed folu minua. "ibus natura tur. Ita scilicet quod illud peccatum quod homo ante vi. porefide fatare facile poterat, postmodum difficulter viter. Similiter fo, licer difquod inducunt depeccato veniali, non est simile. Quoniam anie peccaenim non possumus omna venialia vitare, sedsingula, præci- tumfacile, pue propter primos motus, dicitur; ad quos non requiritur deliberatio consensus. Sed sunt quidam subiti motus, vnde dum vni obstare nititur , ex alia parte alius Occurrit motus infurgit; fed peccatum mortale requirit con-, sensom determinatum. Vnde fi potest vitate hoc , & illud: potest eadem ratione vitare omnia. Nec iterum potest dici, quod ad tempus vitet, & non diu. Quia liberum arbitrium resistens malo, non ef. occurrir ficitur infirmius ad malum vitandum, Ted multo fortius, obiedioni. vnde multo magis potest postea peccatum vitare, quam ante. Fortes ergo rationes adducit S. Thomas, quod ho. mo existens in peccato, porest viribus natura omnia, & fingula vitare morralia, non autem omnia venialia, li cet fingula. Et ad obiectionem addit. Non quidem potest vitare

peccatum commiffum fed poreft ceffare ab eo. & vitare Nonpotest THEATE COM "omnia committenda. Non enimporest à præterito se limilla, fed "berare fine gratia , vt putat Pelagius. Potest autem à committenda poreft & cef-, committendis, fine gratia feabstinere, quantumcunque (are d com-, in peccato mortali existat, sed per divinam voluntatem mi/sis fine gratia , non (ivninesfalem (id est per generale auxilium) qua omnia autem fe li. , boancaufabrur, & omnia mala repelluntur. berare fino De Errefp. ad 2. ait. Libertas imminuta eft per peccatum, gratia. Pelag, error

non ablata. Porest liberum arbitrium, quod prius facile porerat postea non fine difficultate & pugna quantum ad vitationem mortalium, sed venialia omnia non potest viregin: Bille tare og all . Eds nib! samo

> Ads. ait. Quicunque vitat peccatum, pecccato resistit ; vndehoc potelfficere etiam line gratia. Non tamen propter hoc meretur præmium æternum. Non porest ad præmium miliqui meritorie operatur.

> Moxinart. 3. 6 4. oftendit, quod ex folis viribus natura liberi arbitrii banc le praparat ad gratiam, fine praujo dono supernaturali, & vitat omnino mortalia, & ante & post peccatum si veit; & velle quidem debet, & potest de facto, et li difficulter.

Sed contra hanc doctrinam S. Doctoris alia doctrina caiis, alsa est ciuldem obiicitur ing. contra Gentes 160. vbi docet homine existentem in peccaso morta i poste singulos actus mortain S. Thoma. les ex viribus liberiarbirrii virare, fed non omnes, nec diu. Idenque p. 2. q. 109. a. 2.8.

Sed hoc nihil obest dogmati. Tum quia dicerem maioris auctoritatis effe libros fententiarios, cum præfertim Standum est Scotus, & alii Doctores eidem opinioni faucant. Tum quia Giain fent. rationes in festentiariis positas nemo soluere potest, nec D. a.cuinsratio- Thomas foluit. Tum quia sustinet vtramque opinionem nesformeres, in ver. q. 22. a. 5. ad 7. 6 q. 24 a. 1. ad 10. 6 12. Scd melius min.2 ratio fait, defenditur libertas per primam. Mox vt videas dubium non conclu- effe in a. 12. Iterum fingula tam mortalia, quam venialia posse vitari docet , sed non omnia abique gratia , nec diu ftare posse, quin peccet homo propter habitum vitiosum inclinantem ad malum. Quod fine præmeditatione &

Sedvirum Se liberes sine gratia a penaaterna, qui moraliter bonum operatur, 53 cefsat à pecquaftio.

Durandus ait, potest

cessare ab

actu ,non à

fufficit ad

gratiam ex

promif. 8 banis.

Responsio.

Contradictio

doctrina podis,mifi &c. conatu non potest vitare quis, quin operetur ex habitu. Non potest autem semper præmeditari, & vires omnes colligere. Idcirco & luxuriosum, & superbum ex habitu necetsario aliquando luxuriare & superbire; & hoc libere. Etenim libere inclinationem adeptus est, & libere inhæret illi, præponendo suam voluntatem divinæ, Hæc ibi. Sed rationes ift funt debiliores positis in2. d. 28. vbi ex diminutione liberi arbitrii concludebat solam difficultatem . & ex præmeditatione que requiritur ad mortale, concludebat posse omne mortale vitari. Hic autem arguit ex habitu propensionem, quæ præuenit meditatione'; sed no concludit, quado non præcessit habitus, sed actus: tem nec nisin codem genere peccati concluderet: vt supe bus, si non potest non superbire, potest tamen non adulterari, non furari, & alia omnia opera vitio sa vitare, ve concludebat in 2. fent. Neque ifte habit us facit mortalem actum, nisi deliberate. Igitur stat prima opinio in robore.

At quamuis non staret : tamen non sequitur, quod ho- fecunda pri monon possit viribus natura vitare omnia mortalia, faltem concordia indirecte, quatenus potest facere id ad quod fequitur gra- einen fiveri tia, vel non repugnare divino influxui, omnibus prælen- offit, quod tanco, vt dicebat contra Gentes 159. 6 in p. fent. d. 28. q.1. art. bomo nonpo

9. Supra citatis & 48. q.I. art.3.

Er propterea subiugit in ver.q. 24. art. 12. posse homine, talia dirette, etsi non ex natura liberi arbitrij, saltem per gratiam, vitare indirede omnia mortalia, non autem venialia omnia, nisi ex privile- omnia iuxta io, vt beata Virgo. Apostoli enim peccabant venialiter. Confirmatioi Imputari tamen nobisad peccatum, fi non vitamus omnia, ex eo quod possumus singula; & quia possumus etiam omnia per gratiam : quam omnis homo habere potest fi se difpo nat, & optet. Natura enim homo bonum appetit : & naturalius, optimum: & in fe habet femina virtutum meliora, quam habitus & actus, vt probat idem S. Thomas p.2.9.63. Et hoc in præfata quæft. ver. 24. ar. 12 ad 6. secundæ classis bomo resurge docet. Quod enim, inquiens, per amicos facimus, per nos re apeccato, facimus. Et quod per amicos possumus, per nos possumus. fatim refur-Posse autem à peccato resurgere, docet idem S. Doctor 2013

Re/ponfie omnia mor-

per illam authoritate Ephef.5. Exurge qui dormis, & exurge à mortuis, & illaminabis te Christus) simul ac ergò homo vult vere resurgere illuminatur, & hoc quilibet in se experitur. Et Apost. Rom. 2. Gentiles absque lege naturaliter que sunt legis facere docuit posse: alioquin essent excusabiles.

Vltima probasio ex Philasophias

so. Idemetiam patet ex Philosophia morali: quam tuetur S. Thomas in Ebicis, vbi ait, hominem intemperatum per virtutis naturalis amorem, posse ad temperantiam naturæ conaturedire, vt dicit Aristoteles. Et de sacto hoc probatur in Gentilibus, sicut Valerius Maximus scribit in libro de mutatione morum, & fortunæ, & Plutarchus, & Plato, & Isocrates, & omnes Philosophi & Poëtæ. Vnde Horatius.

- Inuidus, iracundus, iners, vino sus, amator:
- Nemo adeo ferus eft, vt non mitescere possit:
- Dummodo cultura patientem commodet aurem.

Et ideò apud D. Thomam, homo de inobedientia Dei potest redire ad obedientiam, quatenus Deus est finis naturalis, & summum bonú. Et hoc Caietanus cocedit 1. 2. q., 109. a. 7. Sed ait. Hoc non est Deo voluntarem simpliciter, subiici, nisi secundum quid, scilicet, vt est author natura, vt autem simpliciter, obiectum indiget gratia, & charita-

te,id eft supernaturali amicitia.

Sed ego ècontra, inquam, quod secundum D. Thomam hoc nobis non est in præcepto directè, scilicer redire ad Deum per supernaturalem charitatem, sed redire quantum possumus per amorem naturalem, sed facere quantum possumus sufficit ad gratiam & charitatem adipiscendum, non ex tigore iustitiæ, sedex Dei liberali misericordia, vt dicitur p. 2. q. 114. a. 7. ad ilicer non mereatur de condigno, nec de congruo reparationem, vt dicit in corp. ari. Tamen ex diuina acceptatione sufficit, (vt dicit Chrysostomus in Psal, 50.) hoc modicum nostrum, vt reparemur: Alioquin non præciperetur nobis. Vnde dicitur in Concilio Tridentino. Cam inbet Deus que

"videntur nobis impossibilia, iubet facere quod possumus, "O petere quod non possumus, & adiquat vi possimus. Item p.2.q.112.a.3.0. & adi. docet quod esset inustus Deus, si non acciperet in gratia suam eos, qui ad ipsum confugiunt, moti àgratia, vel auxilio præmouente supernaturaliter, sed absque præmouente speciali auxilio supernaturali, ex solo, generali, qui confugiunt accipiuntur ex misericordia. Vnde Ezech. Reuertere pravaricatrix meretrix, & ego recipiam te &c. Et, quoties cunque ingemuerit, &c. Et, nolo mortem pectatoris, sed magis vi convertatur, & vivat. Et hoc tota vbique seriptura Dei, & vbique docet S. Thomas, & mox iterum probabitur.

Notandum autem prius, quod ait ver.q.24.ar.14.0. Du,plex bonum quoddam, quod est humanænaturæ propor,tionatum; quoddam vero quod excedit humanæ naturæ
,facultatem. Et hæc duo bona, si de actibus loquamur,
,non differunt secundum sul stantiam actus, sed secundum
, modum agendi, puta ex charitate, & sine. Et resp. ad 1.

C 2.ait.

Nu lum præceptum est homini impossibile, quia substantiam actus potest ex facultate liberi arbitrii, & in modum ex dono gratiæ; quam si non habet, imputatur illi, quoniam non feruat mandata Dei , quoad substantiam : in quam potest. Verba sane aurea, sæpius decantata; hic autem expressius, & solennius, & tota antiquitas huic sententiæ fauet, exceptis illis , qui Deum intrudunt non bonum. Et quides. Doctor hic in resp. ad 9. Quod non modo quado cft "in peccato, non potest homo diligere Deli ex charitate "Supernaturali, seuimplere præcepta quoad modu :sed nec cum est solurus à peccatis. Homo enim non potest voslare, neque ligarus, neque folutus; nisi habeat alas. Et "propterca illi folum pracipi, quod potest ex naturalibus. "Cætera enimaddit Deus necessario. Doctissime tandem probat hanc potentiam faciendi quod in nobis est, ita ve replicare non possint Perthomistæ in 2.d. 41.q.1.a.2. o. Vbi affignat gradus morales consimiles naturalibus, in quibus primum eft ens , secundum substantia , tertium corpus,

quartumanimal, quintum homo per additionem; incedentes hac ratione, quod priores sublati tollunt posteriores. Sienim quis non est ens; non est substantia : Et si non est substantia, ergo neque corpus &c. At non è contra. Etsi enim non est quis homo, non propterea non est animal. Et si tollatur este animalis , non tollitur este substantia, & ens &c. Sic adus bonus primus in moralibus, & potentia ad illum naturalis, est sicutens. Secundus est bonus ex genere, sicut substantia. Tertius ex circunstantia bona, sicut animal. Quartus ex charitate, per quam fit meritorius. Et hic est ficut hominis gradus in naturalibus. Et ideo si desinitesse meritorius, quianon ex charitate : non tamen definit effe bonus ex circunstantia, vel ex genere &c. Ergo infideles faciunt actus bonos, etiamli non meritorie, fupernaturaliter divinægratiæ Dei supernaturaliter attingi-"bilis, tamen naturaliterad Deum, & ad quoddam bonu &c.

Ait ergo in Argumentis, led contra. Non datur consi-"lium nisi de bono; sed consulitur infidelibus, vt aliqua de "genere bonorum faciant. Ergo illorum actus non omnes , funt mali. Item nihillaudabile, nisi bonum : sed Hieronymus, & Augustinus laudant Gentiles de aliquibus operibus. Ergoaliqua opera illorum funt bona. Itidem Romanilaudantur, (addo) in 2. Mach. 7. de virtutibus, & actibus moralibus. Ergo possunt de facto absque gratia benefacere.

Et in corp. art. ait. Sicut in rebus naturalibus vna perfectio alteri superadditur, sic vt quædam res habeant vna illarum & quædam duas, &fic deinceps: ita etiam in moralibus, contingit in actu considerarea liquam perfectionem , alii superadditam, ex quarum vna quaque dicitur actus bonus. Et fi aliqua illarum perfectionum defit, deerit bonitas, quæ est secundum perfectionem illam. Verbi gratia omnis actus, in quantum eftactus, habet quandam effentialem bonitatem: secundum quam omne ens bonum est sed in aliquibus superadditur quædam bonitas ex proportione actus ad debitum. obiectum, & fecundum hoe dicitur actus.

,adus bonus ex genere. Et vicerius ex debita commenfu-, ratione circunstantiarum dicetur bonus ex circunstantia; &fic deinceps, quousque perueniaturad vltima bonitatem. cuius humanus actus eft susceptiuus, qui cft ex ordine in finem vltimum per hibitum gratiæ & charitatis. Et ideo , actus illorum, qui gratiam & charitatem non habent, hoc modo bonus este non potest. Et hæc bonitas est, secunodum quam meritorius dicitur, fed subtracto posteriori "nihilominus remanet prius, vt in libro de causis diciter. "Vnde quamuis ab infidelium actibus subtrahitur istabo-"nitas, fecundum quam meritorius dicitur : remanet tamen "bonitas alia, vel virtutis politica, vel ex circunstantia, vel sex genere; Et ideo non oportet quod omnis corum actus ofit malus, fed folum fit deficientis bonitatis. Sicut quam-"uis equus deficiat à rationalitate, quam homo habet, non "ramen ideo malus elle sed habet bonitatem deficien-, tem à bonitate hominis.

33 Et resp. ad 1. dicir, quod actus infidelium omnes, qui ex sinfide itate eliciuntur, sunt mali, sed non qui ex aliis habitibus moralibus. Ad 2. air. Quòd sides dirigit intendionem operantis ad vitimum sinem; sed prudentia or. dinar etiam ad alios sines bonos, qui sunt ordinabiles, licet

"non ordinati ad vltimum, & ideo boni, vt sic.

3,4 Ad 3. docer, quò d'actus boni, etiamsi non ex side, nec 3, ex charitate, placent Deo, quia boni pro rata bonitatis e-3, orum, vnde ait. Sicut aliquid participat bonitatem, siç est 3. Deo acceptum. Et ideo actus illi enunciantur simpliciter, 3. Deo accepti, qui meritori jsunt completam bonitatem ha. 3. bentes; sed tamen actus alij, secundum quod sunt boni 3. ex genere, vel ex circunstantia, Deo placent, non tamen 3, sicut remunerabiles æterno præmio.

5 Erad 4 iait; quod non obligamut dirigere omnes actus ponos ad id, ad quod fides dirigit : quia præce-nunquam re, pra affirmativa non obligant ad semper, quamuis semper; radiant hie ideò sunt boni, si non ordinantur in peccatum.

Et ad 5. Quod fi ex iudicio rationis operentur bonum, o-jummurecoerationes sunt bonx.

Qq

6. Quapropter non delinam mirari cos, qui dicunt, nullum actum moraliter bonum fieri à peccatore, cum infidelis secundum D. Thomam etiam bene operetur ex prudentia naturali. It in p.2. q. 109. licet dicat, hominem non posse omne bonum fibi naturale facere in natura corrupta; cuius contrarium dixit in 2. sent, tamen docer, quod ex gratia, que nulli deeft, possir. Et q.z.art.7. ad p. si constur homo fugereà peccato, recipit lumen gratiæ. Etar. 8, ad p. respondet, quod homo potest vitare singula mortalia, non omnia, nisi per gratiam. Et quia ex eius defectu est, quod homo ad gratiam habendam se non præpararet, propter hoca pec-, cato non excufatur, fi fine gratia peccasum vitare non poteft. Et in art. 3. naturaliter docet hominem plus diligere Deum, quam se. Et ideò sequitur, quod possir in bonum omne naturaliter. Et resp. ad z. quod diligit Deum super omnia, non tamensupernaturaliter ex charitate. Nihil ergo nouum dicit in sum. quod non in sent. V trobique enim per bonos actus naturales ad Deum, vt bonum naturale: & per supernaturales, ad Deum, vt bonum supernatinos præparat. & illam de misericordia ad istam dirigit, & istam ad gratiæ habitum & gloriam de iustitia.

Epilogus

Et quidem si omnes eius codices consulas, necessario intelliges apud D. Thomam homines posse ex naturalibus disponi ad grariam, & ad peccata rollenda, quia in dispositionibus non est abire in infinitum. Et quia Deus acceptat ista bona naturalia etiam ab infideli, vr dispositiones ad fidem & gratiam, vinde sequitur gloria; & quod peccatum non tollit naturalia, etfi debilitat, gratia supplet, quædatur omnibus non repugnantibus contrarie ex malitia finali, ve fatis probatum est, & amplius probabitur. Nec propter hoc. principium salutis supernaturalisest ex nobis, ve arguune pseud. Nam D. Thomas respondet quod ex donis naturalibus Dei ad naturale bonum : & ex supernaturalibus ad supernaturale p. fen d.38 1.4 & alibi. Et verobique principium est à Deo, qui ordinauit naturalia ad supernaturalia ex gratia. Et propreres ; ait , infusio anima & gratia non est miraculofa Quoniam licet in natura non habeant rationes

seminales, habent tamen dispositiones seminales. Quid cla-

Iterum ex D. Thoma authoritate demonstratur, Deum facienti quod in se est ex viribus liberi arbitrij, necessario infundere gratiam, non necessitate ab soluta, nec obligationis, sed suppositionis, promissionis, & bonitatis: & facienti quod in se ex Dei gratia, vel motione supernaturali, dare ex iustitia, sicut propriis viribus ex bonitate.

#### ARTICVLVS II.

Vod autem facienti quod in seest, Deus necessauò dat gratiam, non necessitate coastionis, aut obligationis ex iustitia, sed necessitate bonitatis & promissionis, & ordinationis suæ.

Probat iterum D. Thomas in 4 d. 17. q. 1 ar. 2 in arg. sed contra, vbi ait. [ Quod qui se non præparat, non iustificatur: sicut qui secit te sine te, non iustificabit te sine te. Ergo præexigitur præparatio ex parte, nostri.

2 Et in quasiuncula prima probans, quod homo potest se "præparare, ait. Deus non præcipit homini impossibile: sed "præcipit, vt se adgratiam aliquid saciendo præparet. Ergo possibile est homini sacere quod in se est. Propterea ait Iacob. 4. Appropringuate Deo, & appropringuabit vobis.

3. Mox in questiune. 3. probat, quod necessario preparantise infunditur gratia, sic dicens in argumento sed contra. (Impossibile est summam veritatem mentiri. Sed ita pro-, misir, se gratiam daturum ei, qui quod in se est facit, Zach.

1. Conversimini adme, & ego convertar ad vos. Et Apocal. 3 siquis aperuerit mihi, intrabo ad illum. Ergo necesse est eum qui facit quod in se est, iustificari.

4 Mox in corpore articuli idem probat ratione, quoniam

Probatto 1.

ad præparationem in materia, sequitur necessario forma, & ideo in his qui vium rationis habent, prærequiritur vo-Juntatis praparatio, ad quam necessario sequirur gratia;

non autem in puerisante vium rationis.

Sicut materia in vltimadifoofitione Aatim recipit forma fic anima gra 11477.

5 Et in refp. ad 1. air. Quod præparanti fe datur subito:nec , præparatio præcedit tempore, fed natura, infusionem gratix. Et probat hac exemplo naturalis materia, polita in vltima dispositione ad formam, quam immediate recipit.

Praparatio per iapproximatione & per remotionem impedimenti eft in pobis.

Einam efficaciter fe bomo praparat.

Similiter aliquando præparatio præcedit, vt in Centurione. Aliquado simul fir, ve in Paulo. Sed necessario requiri quod' in ne bis est, probat per totum. Et resp. ad primam quafiunc. air. Quod sicut materia debet habere dispositionem ,ad formam, & proportionem ad agens, sic in spiritualibus. In illis localis approximatio, est proportio: in his spiritua-, lis approximatio. Et sicut duplex est præparatio materiæ, salia per ordinem naturalem ad formam, alia per remorio-, nem impedimenti contrarij: sed proportio animæ ad Deŭ , pernatura similitudinem, non est in potestate voluntaris. Similiter nec proportio capacitatis gratia, quia hac ei pra-", existunt à creatione. Vnde relinquitur, quod in ipsa vo-Juntate fit appropinquare Deo per affedum, & defiderit, , & ordinari ad gratiam per remotionem impedimenti, , quod est peccatum. Et ideo per displicentiam peccati, & " affectum ad Deum, poreft, se aliquis præparare ad gra-, tiam. Et quando hæc duo efficaciter facit', dicitur , facere quod in se cft, & gratiam recipit. De prima ,, hoc dicitur Iacob. 4. Appropinquate Deo, Cappropin-,, quabit vobis. De a. Apocal. 3. fi quis aperuerit, intrabo ad eum.)

Ac deinde respondens ad argumenta docet', quod vo-"luntas prouocatur obiectis, prædicatione, reuelatione fla-, gellis, interiori motione ad faciendum quod in fe eft quo-"ad substantiam actus, quæ pedisequa est respectu gratiæ "gratum facientis: sed tamen est dipositio ad ipsam, ex ge-"nerali concursu Dei bonitatis) vt supra docuit hic, & plu-, ries alibi: quoniam Dei gratuita voluntas, est vt benefacia-

mus.

Etrefp.adr. inquit. Etiam quifidem non habet per ge. neralem, vel naturalem Dei cognitionem, potest se ad fr. Infidelis per ,dem habendam præparare, & ad gratiam, filecundum fuam porefife ad , cognitionem fibi displiceat peccatum, & ad Deum affe. fidem diffoctu feratur.

Exhis ergo scimus, quæ præparatio requiritur ne dum quod debemus nos præparare, & quod ad præpararionem necessario succedit gratia etiam infideli, alioquin non tenetur præcepto de acceptanda fide : nunc autem addit qua necessitate. Quocirca in resp. adquestiune. 3. ait. Duplex Qua necesnecessitas, alia absoluta, alia ex suppositione. De prima state diciner , quiden necessirate loquendo, non est necesse eum gra-parani dari "tiam recipere, qui le sufficienter ad gratiam parauit, quia non necesta-"neque per se necessitas, secundum quam Deum necesse est ". "effe:neg;neceffitas coactionis, aut prohibitionisin his, quæ "diuina voluntate fiur, cadere poteft. Loquedo enim de ne-"cessitate, quæ ex suppositione diuini propositi, quo prop. Des ad amater beneuolentia sua voluntatis voluit vnicuique ca com. mes. "municare fuam capacitatem:necesseeft quod cuilibet ma-"teriæ præparatæ forma infundatur. Non tamen eodem "modo est in omnibus formis. Nam in naturalibus, quæ ,non funt immediate à Deo, necessario recipiuntur neces- Non necessi-, sitate absoluta respectusecundorum agentium : conditio- fed supposi-, natarespectu Dei primi agentis, quia voluit sic fieri &c iionis datur "Similiter formæimmediate à Deowt anima rationalis non gratia se pra-"recipitur necessario ex parte Dei , sed exparte re- ub, art. cipentis. Formæ autem ( subdit ) quæ non debentur "natura, sicut gratia & virtutes immediate à Deoprodu-Az, nihil habent de necessitate absoluta, sed solum de necellitate ex supposizione divini ordinis. Et sic responder ,,ad argumenta,quod nimirum bene probant non dari gra-", tiam necessitate absoluta , propter præparationem , sed , conditionata : hoc est ex promissione voluntaria suz "bonitatis. Et propterea gratia est gratia, vt dicendum est ad, primum argum entum : quoniam datur neceffitate fuppofitionis, non absoluta, vt vas figuli præparatum non recipit formamnecellitateabsoluta, sed ordinante sic artifice

De Pradestinatione, Electione,

Deo. Etactusille, respondendo ad 3 non est meritorius ex le , sed ex Dei voluntate acceptante.

3. Est autem ex se, id est, de rigore, si faciar quod in se est ex motione diuina, vel faltem gratiz gratum facientis, vt docet inq.112 a.3. ad 1.

Palam est ergo, quod necessario, necessitate promissionis datur gratia omni se præparanti per id, quod in se est ex viribus liberi arbittii , apud S. Tho. non autem necessistate absoluta, nisi fiat præparatio etiam ex motione super-

naturali, aut gratia gratum faciente.

Conclus.

Dispositio

4. Præterea adhuc probatur ista conclusio ex D. Thoma .op#[c.61.corp. 17. vbi ait. Actio activorumeft in patiete difpolito. Sol lucer seper, led non femper illuminar, ignis calet , semper, sed non semper calefacit, nisi dispositum : sic Deus "effluit semper, sed non influit, nisi recipienti, & disposito. vinfluere eft dare. Et cuius eft dare , eius eft augere , vel ma-"gis dare. Vnde dicitur : Adauge nobis fidem. Verum quia "Leceptum est in recipiente per m odum recipientis, pon recepti: Quod Deus sine mensura effluit, tu cum mensura "recipis. Non enim ad mensuram dat Deus spiritum; Et ta. auftrameri- somen unicuique noftrum data est gratia secundum mensuram wim congrui "donationis Christi. Accipe ergo magis, & sic augetur quod "acceperas &c. Sed gratia datur fine merito, sed non fine dispositione, que quandoque large meritum congrui "appellatur. Sicut ergo formam naturalem introducen-"dam antecedit positio nuda, dispositio & necessitas, quorum primum, & vltimum intelligitur simplex, & quasi "punctuale, medium autem habens latitudinem . quam "contingit plus & minus &c. Quæ dispositio est per con-"uersionemad Deum in vsu , vel in achu, secundum quod patet ex naturalibus & gratis datis.

1, Quando autemfacit totum, quod porcit, & quod in fe reft, tunceft necessitas ad habendam gratiam, non neces-Psitas coactionis Deo debitum imponens : sed necessitas "it mutabilis, qua necesse est Deu este Deu, & ideo bonum, "& jaco effluentem . & ideo accipienti dantem. Imo neque hanc vlumam dispositionem ve necessariam liberalistimus dator expectat, sed aliquo modo convertentise, & disponenti, etiam si non secundum totum quod in se est, multoties dat, sacobi, qui dat omnibus affluenter. Igitur secundum S. Thoma doctrinam necessario insallibiliter, sicut necesse est Deum esse bonum, datur gratia disponentise totaliter ex immutabili bonitate Dei; Imo nec disponenti se totaliter, sed solum non ponenti obicem, vt ex hoc textu pater, & ex 3. contra Gentes 159. supra allegato, vbi dari gratiam etiam peccatoribus omnibus, & recipi de sacto non opponentibus contrarie impedimentum docer, probatque ex Apostolo, quia vult omnes salvos facere; Et ex Euangelio Ioan. 1. quia illuminat omnem hominem venientem in buncmundum, nisi ipse claudat oculos. Imo disponenti sedatur de congruo, si ex naturalibus docet Heb. 6. lett. 3. de de institia ex gratuitis.

, Et in opusc. de prescientia & predest.cap. 6. ad q. 2. & 1. d. ,40. q. 4. a. 2. & 2. probat Deum velle solum bonum: Et quia hominem carere gratia, non est bonum, ideoque, non volitum à Deo, nisi in quantum per accidens sit bonum. Fit antem bonum, quia sit instam. Instum autem est, hominem illum carere gratia, qui vult carere. Ergo si nolit homo carere, Deus non vult carere; sed dat gratiam necessario, quia Deusest bonus necessario, sicque ordinauit exp. 2. q. 114. 1.

APPENDIX.

Quoniam omnes dispositos, & non repugnantes Deus recipit in gratiam, repugnantium vero aliquos: quarendum quare non omnes, & quos recipit.

## CAPVT XIV. ART C. I.

Voniam igitur satis superque probatum est de mente monfran-

Adhocresponder D. Thomas in prafatis locis & inopafc. de prafe. & pradeft. cap. 7. quod in aliis non inucuir, in quo propitieturillis Deus, vt dicitur Iob 32. qualis Iudas, Pha. 220 &c. In aliisinuenit qualis Saulus; qui air, fui bla/phemus, & perfequatus Ecclefiam Dei, fed mifericordia confequatus , quoniam ignorans feci in incredulitate mea, amplius emulator existens paternarum mearum traditionum &c. Et hoc Stephanus reuelauit fancta Brigida in lib. 5.

Supra autem dixir, quod repugnantes contrarie ex malitia non trahit ad fe, quia ipfi non trahuntur, non quia Deus non trahit : sed dispositos & non repugnantes : itemque repugnantes ex ignorantia, & fragilitate, trahit omnes. Ouncirca D. Thomas in Rom. 2. lett. 3. inquir. Est primus gradus dignitatis in hominibus, qui non ab alis, sed à se ipfis inducunturad bonum ; Secundus est corum, qui inducuurur abalio , led fine coactione : Tertius corum qui coactione (id est flagellis indigent) ve frant boni. Quartus coru, qui nec coactione dirigi possunt ad bonum Hier. 2. Frustra percufsi filios vefiros , difciplinam non receperant. Ité

curnenem- in Pharaone & Elima accidir. Saulus aurem, & Nabuc.conresad ipfum vertuntur consimilibus auxiliis (teste Chrys.) Et August. conversion- idem docet depradeft. & grat. c.15.

Exhis confirmatur, quod supra dicebamus cum Partibus

S. Thoma, quod Deus dat gratiam contrariantibus etiam vsque in finem: & quod, teste Chrys. ex Ezech. semper sicut amator insaniens amasiam, currit post peccatores, dicens non simulatorie. Renertere pranaricatrix meretrix: & recipiam te.

# Conclusio, recapitulatio, es confirmatio.

Rgo palam eft, quod Reprobatio ex prænisione finalis impænitentiæ fit apud D. Thomam : vnde reprobati apud cum & in omnibus scholls, vocantur Præsciti tantum; & non ex decreto derelinquendi aliquos, vt malos, nifi post peccai u præscitum, alioquin dicerentur etiam prædestinati ad malu; vtnatura mali. It e nec Prædestination e antecede: e esse necessariam, sed consequentem infallibilem, non ex decreto præcedenti, sed ex præuisione executionis nostræ:ergo ex coexistentia suturorum in æternitate præsentialiter. nedum octiectiue : ve in capitulo s. oftenfum eft. Cuiusmodi existentiam nedum Scotista & Iesuita, sed etiam nostrates quidam in Hispania negauerunt; & qui acceptant decreto fubiciunt inuico, vt fiant res & fic & tunc & taliter & ibi. Nec considerant quod DoctorS. vt saluarer contingentiam & libertatem faciendorum, reliquit decreti ineui. tabilitatem, & ad coexistentiæ infallibilitatem confugit: à qua nostri ad ineuitabilitate incaute recurrunt, propieres, quod aduerfarij concludebant, quod fi Deus ex coexistent tia sciret, à rebus scientiam acciperet. Cum animaduertere oportebatin sententia S. Thomæ, Angelos cognoscere naturalia & futura postquam sunt, per innatas similtudines & ideas illorum; sicut & oculus, si haberet innatam lapidis speciem, videret lapidem non capiendo speciem ab ipso, ve diximus cap.s. art. 3. & quoniam Deus non exit de potentia ad adum, cum fit purifimus æternus aclus, præhabet ideationes omnium futurorum & sui suæque voluntatis & volitorum, in productione verbi, manifestatiui & factiui entium at solum manifestatiui non entium & malorum: nec propterea, dicebat D. Thom, futura erunt necessaria:

nec volitiones humanæ funt decreræ incuitabiliter. Nam Deus videns Petrum, quem decreuit facere liberum, videt in determinationem eius ad actus pios & malos, prout in libero arbitrio funt: & simul determinabilitates innumeras voluntatis, & non modo ad illum actu, ad quem se determis nabir, sed ad illu & ad alios infinitos infinitifque modisvariabiles, inter quos eft ille, quo & ad que le determinat Perrus. Ergo non accipit à Petro existente scientiam de Petro, nec ab existentia actus cius scientiam de illo aciu: cum habeat illum & alios infinitos idealirer, quorum vnieffectus corresponder. Patres lesuitæmulti, ve salvarent libertarem ponunt in Deo prænisionem non prædeterminatione, donec Deus videar actum, ad quem ex ferie obiectorum inclinabitur. Subtiliter fane : fed, puto, non effugiunt decretum ponendi Perrii in tali ferie, & non in alia: nec hominis libertaremtuentur omnino, fi à ferie determinatur infallibiliter: nam idem eritac ineutrabiliter : vel fi fallibiliter , tunc Dei omnimodam non faluant certitudinem. Voluntas enim non potest cognosciapud S. Thom. quorsum se inclinabit, &adquem exibit actum, fi vere libera eft, nifi post actum: qui in nobis est post in Deovero neque ante neque post, sed præsens. Et mirum a expectant vt Deus prænoscat ex ferie quæ fallibilis eft, (na Angeloru in eadem ferie politorum multi feterunt, multi corruerunt, ex libertate nonex ferie: & in peffima politus ferie Cornelius faluatur: ar Iudas & Angelusin optima non faluantur, fed damnatur) cur non expectant nobifeum vt cognoscat ex coexistentia quæ est infallibilist Item miror Perthom, qui faluant D. Thomam contra D. Thom. & Dei potentiam contra Dei bonitatem, ve notat Chryf. & Ambr.

Hæc dizerim, salua omnium reverentia doctissimorum Iesticarum & Perthomistarum, quorum admiror & saudo sedulum studium, sed bonum publicum quod & ipsi appetunt, non gloriola, nec præsumptio quod totum negotium grauissimum exploratum habeam, me ad scribendum impulit. Cordati & pij eredent & intelligent. Sciolis & ambitiosis exosus ero. Reip. & Principibus credo probabor.

quoniam pacein & concordiam Reipub. cum Deo, & conscientiarum cum vtrisque pono, & remedium multiplico in flumine, in fanguine & in flamine proprio &. communi, juxta sapienti un sanctorum: quando adversarii suspiciones pessimas internos & Deum ponunt: Disgratiam dilatant:redemptionem élusque remedia depauperant :De. umque aut inopem aut subdolum, vel solum Fortem &non Bonum & Sapientem faciunt. Propter quod Principes Tyranni fiunt, fine causa minimas ob voluptates populum affligentes, circunferetes & decipientes: sicut facit Caluini Deus fine caufa, vt oftenderet iram fuam irrationalem falfamque gloriam: & dum omnium se patrem dolosè declarat, non nisi quosda decreto aterno ascitos suscipit in fi ios; careros verò miuste & mendacher danat:non quia peccanerunt, sed quia noluit Deus cos prædestinare: ex non prædestinatione enim reprobatio, derelictio, & peccarum. Et tamen fingit se damnare, quia eos no habuerunt aquam: qua non potuerunt habere:aut quia fecerunt actu, ad que impulfi efficaciter, refiftere non potuei unt. E contra populu feditiolum faciunt, folometu externo leges observantem, dum putat Fato se vrgeri: & nasci homines indicatos, non indicandos. Quod argumentű faciétes olim Galliarű Episcopi coegerűt Aug. & Prosperu aliter meliusque le se explicare: illuin libro cotra articulos sibi impositos: istum in libro defensionis Aug. Extalienim sententia populi desperantes se le taadere impudicitiis, fraudibus, rebellioni, focordiæ: maxime autem contra Principes fruetes bonis præsentibus machinari (vnde Caluinus dominium paucorum, Lutherus popularem; prædicant in Ecclesia, irrepentem in politicam Principum) nam vulgus sic edocum, ait. Bona cœlestia vel non funt pro nobis : vel si sunt, adiudicata sunt : & similiter mala ab æterno. Vnde nec nos possumus mutate sortem bonam vel malam: nec augere vel minuere: omnia enim iam decreta funt:nec Deus rogatus potest, cum sit immutabilis. Ergo nec pro bonis æternis acquirendis, nec pro malis æternis vitandiseft laborandum. Sed præsentibus fruamur per vim, per fophisma, per hypocrissin. Et sic ex hoc deinde bella rustico

## 326 De Pradefinatione , Electione &c.

rum, schismata & hæreses nouæ, Principibus exitiales :ex-

quid bonum pro seipis videtur.

Hæc cogita, piissime Rex, & aliis consideranda trade; nec folis vitibus, sed rationibus mundo Christiano salus à Rege Christianissimo est propinanda. Vide Germaniam, Poloniam, Vngariam, Daniam, Angliam, Scandinauiam, partem regni tui, propter hoc dogma arrocissimum collapsas ex to. to vel ex parte. Miserere: & Pater misericordiarum tibi præstò erit semper.

Nunc ad complementum doctrina addo expofitio nem 9. cap. ad Rom. in quo fundatos se putant sectarij: quam à D. Comite de Brassach, Oratore Christianissimas. Maiestatis apud S. Pontisicem sape de his viriliter pieque disputante, rogatus confeci.



### APPENDIX

F. THOMÆ CAMPANELLÆ
Ord. Prædicatorum Expositio super
Cap. 9. Epistolæ Pauli Apostoli
ad Romanos.

CONTRA SECTARIOS.

Ad petitionem Iohan. de Galard Comitis de Brassach Christianissima Maiestatis in Romana curia Oratoris contra sectarios disputantis.



Voniam, vtHilarius docet, ex causis dictorus ratio, sensusque dicendi agnosci debet: quid contineat cap. 9. ad Rom. cuius expositionem à me poscis, Excellentissime Domine, vt Calumistis in co exultantibus, gloriatio au.

feratur:non intellgemus, nisi causas Apostolidictorum prius enucleatas habuerimus.

Conveniunt Commentatores omnes, & contextus Apoflolicæ epistolæ idem pandit: Apostolum scribere Romanis, qui Christi filem acceperant, sed præventi à Iudæis
Romæ sub Tiberio, & Caligula, & Claudio, & Nerone
morantibus, ex quo ipsorum regnum subRomanorum ditionem venerat, iudaizabant: maxime autem qui conversi erant ex iudaismo ad sidem Christi, dicentes, oportere observari legem Moysis, circuncidi, & ceremonialia
prosequi: quoniam Christus, aiebant, non est contrarius,
sed complementum legis: in causa erant, vt putarent Gentiles se non posse Christianos esse bonos per solam sidem:
nisi, & legem observarent; ita vt opera sidei essent legalia
simul; quoniam in lege erat promissio redemptionis. Contra quos Apostolus ostendit.

Rr iij

## 328 De Pradestinatione, Electione ;

In primo cap. Euangelium este salutem omni credenti, Iudæis, & Gentilibus, ex quacunque natione; &
eius neglectum este ruinam: Nam iustitia, & ratio naturalis, quæ erga Deum proximumque ditigit hominem, est
omnibus communis: Ideirco, & qui legem naturalem, &
scriptam, & qui solam naturalem acceperunt, obnoxii
sunt iudeio Dei, benefacta, & malesacta iudicaturi: & sunt
circa hoc omnes inexcusabiles. Omnibus enim notum est,
Deum este & remuneratorem, & gubernatorem, dignuque
cultu super omnia, vt rerum natura, & philosophia docer.

In fecundo cap. oftendit & Gentes, & Iudæos esse iudicandos secundum opera moralia, non autem iuxta ceremonialia, quæ solum prosunt, quibus sunt signa vera moralium ex fide interiori manătium. Siue ergo circuncisus, siue non circuncisus, iudicabitur secundum opera bona, & ma'a moralia. Ceremonia enim Circuncisionis, quod indicat, no quod facit, requiritsid est animæ circuncisionem, cuilibet nationi communem, quæ & quatenus vitia præscindit à se.

In tertio cap, dicit Iudxos præcellere Gentilibus in hoc, quod legem, & Patres imitabiles habuere fan cos, & promissiones communis Redemptoris. Quod si Iudzorum quidam non crediderunt, promissio Dei non euacuatur; quoniam à quibuscunque recipitur fides Redemptoris, & opera fidei, liue fint Iudæi, fiue Gentiles, illi faluantur per gratiam, & fidei opera, non per opera, quatenus ceremo. nialia. Qui autem fidem non recipiunt setsi habent opera legis, damnanturinam omnes peccanerune in Adam, & omnes egent gratia redemptionis à peccato actuali, & originali: à quo lex non porest liberare, necnatura, nisi per fidem Dei omnium factoris, & gubernaroris, ideoque Redemptoris, & ve Patres exponunt, implicitam, in fide quod Deus eft gubernator : vel explicitam , perfe in prouectis, per parentes in paruulis: vbi & quibus reuelauit Redemtionis opus, fuz gubernationi congruum, meditari.

mi, quiantequam circuncideretur, iustificatus est per si, dem, qua credidit Deo, & per operasidei, ve magis expli-

cat Iacob. 3. & non per legis opera ceremonialia, quæ non.

"dum acceperat setenim circuncifio data estei, vi signaculum sidei, non vi saluans sine side. Idcirco ex Dauid psal.

31. qui beatos dicir omnes, quibus Deus non imputat peccata, non quibus dat circuncissonem, & ceremonias: non
enim propter hæc promissi salutem: sed propte sidem,
qua Deo inhæremus corde. Imo lexioium ostendit,
quod agere debes, & ideo operatur iram, quia non potest
amplius quis per ignorantiam excusari. Sed sides, qua Deo
credentes opera Dei operamur, non metu tegis, ted Dei,
cui considimus, amore, saluat nos.

In quinto cap. nos lætificar, quia per fidem Christi reconciliari sumus Deo, cum essemus inimici propter peccatum originale, & actualia. Et qui Deo per Christum concilia, tur, damnari non potest, non qui per legis susceptionem, quæ nos magis peccatores secir, non sanavit, nisi in side-Redemptoris. Etenim ex Adam vsque ad Moysen, & à Moyse ad nos, id est, antelegem, & sub lege mors regnar, in quibus non est Christus (implicite vel explicite, vt docet S. Iust.) cuius gratia superabundar, postquam delictum per legem abundant, excusatione sublata.

Infexto cap, horratur homines exhibere se se Chtisto per opera sidei, & non manere in peccato, à quo resuscitati sumus cum Christo à mortuis resurgente, ve amplius ip-

fenon moriatur, nec nos amplius peccemus.

In septimo cap. si mortui sumus cum Christo, & mortua est ex ceremoniarum, non amplius lege teneri nos docer, cum præsertim non possir nos sanctificare, sed tantum ostendere quid agendum, & quid sugiendum. Fides autem non solum agenda, & sugienda ostendir, sed etiam san. Atificat, & concupiscentias frænar, Dec, cui sidimus, interius auxiliante, ve possimus agete & sugere.

In octano cap, vinendum esse spiritu, per quem lex sideliterimpleture non carne, per quam fasso, & apparenter tantu tenetur, & servatur à nobis more servorum, aut mercenationim. Illienim qui spiritu vinunt, vere sili, atque hæredes vitæ æternæ, & testamenti sunt, & cohæredes

Christi qui natura filius est unos autem adoptione: si tamé compatimus Christo, vt conglorificemus. Nam nunc omnis creatura patitur expectans revelationem filiorum Dei & nos etiam Apoltoli, qui fumus primitiz filiorum, quibus in corde teltificatur fpiritus, quod fumus filii & docet nos rogare. & perere à Parre quiscit petitiones spiritus, exauditque etiam gemitus. Filis enim diligentibus Patrem omnia cooperantur in bonum: quippe qui secundum propofirum Dei vocati funt fucti, non ex operibus tantum legis exterioribus. Hos enim non propofuit Deus, sed quos præsciuit, prædestinauit fieri filio suo conformes, vt ipse sit tanquam primogenitus interfratres. Hos pamque, quos præsciuit, prædestinanit, & vocauit, & vocatos instificauit, & iustificatos glorificauit. Igitur nemo porest his contraire, neque accusare, neque condemnare, neque à Deo separare : cui conjuncti funt charitate in Christo primogenito; per quem hæc omnia fuperant.

Ex quibus verbis vides, Excellentissime Domine, Paulum ponere falurem, non in operibus legis, vt legis funt: fed vt fidei qua credimus Deo & Filio eius cui conformamur (ecundum propositum voluntatis Dei, & nostræ, non secundum ceremonias tantum, & auditionem legis. Spiritus hoc in loco fumitur non pro spiritu fancto, sed pro rationelitare mentis humanæ creata à spiritusancto per dilectio. nem : qui spiritui nostro (air) perhibet restimonium quod filii Dei famus; & quidem omnis virtus in facra scriptural. quatenus regitura Dei foiritu , qui nulli dech, dicitur foiritus, vefpfritusfidei, confilii, timoris, &c. Fidesautem dicitur, qua Deo credimus , & Deum , & in Deum , quoniam in ipfum ferimm per fp iritum fidei. Opera legis vocat folum ceremonialia. & aliquando etiam moralia, quatenus imperantura legelis, qui fob lege funt , ve ferui. Opera filei vocat quæcunque opera præfertim moralia, quatenus funt examore fi iali comitante fidem quainhæremus Deo. & in Deum ferimur, à Deo in Deum edochi. Et hic amor est spiritus fidei, quareous subditur spiritui fancto, & lex fidei dicitur fout lex scripta dientur lex factorum ap ud Apost.

188 De Prede investigatore Rone

hacin cartho sitthin goode. Exhis facite sensim Apolloli in sequenci capus i prachantistina Banchenillana possipieta in sou onginemim, quodeniam ipse stautus ident sepiebat cam ludais popuins anathenia osti sid est dinistam à Chair sto pro l'inda is aquorum ast restautentum; & legis làtio, & promissiones de Chairligenealogias propter qua dependi (dixi) praponi geneibus que si indique sinatrica pracogatina, & in salute animarum; sed (nunc dico) non propterea quod gentes prafetuntus, secialit verbum Domini a nam non carnaliter; sed spiritualiter intelligieur, qui vere ludausch. Biquidem non preferuntus a his circunciti carne, sed corde, nec l'seitlica carnales, sed spirituales, pit est quon qui susti ex carne Abtahae, sed qui ex side & spiritus imitantur Abraham fidelem; cui usumque sit nationis secundum carnem. Et hoc probat sex argumentis.

Primo quonism Abrahæ filli sum Ismael, & Isaac, attamen Ismael non presserus in sacerdotio & regno, que
primogeniremen erant; noc in salute Redemptoris, quobism sins promissionis est Isaac, quem Deus precognouit,
est sectemeliorements in maelem vero precognouit, sed non
fecte detetiorements in precognius Regni sacerdoralis,
sed sple persequem Isaacum reprobature non secutus pro-

politim diginum:

Secundo, ne putaret, propterea quod Isaac est filius promissionis, quam fecit Deus Abrahæ, vt esset Parer gentium Genes. 17. ac hæres mundi Rom. 4. solos stidsssaci, velomines, salutem, & hæreditatem. Ecclesiasticam, & ecolestem, adepturos ex sola vi promissionis. & prædeterminationis, quantumuis malos, vt putant Calvinistæ, vel repugnantes divinis donis: Addit, quod Rebecca vxor maci peperit simul Estis, & Iacob excedem concubitu, & tamen illedamnatur; quoniam & primo genituram sacerdorii & Regniamist. & simul salutem ærernam; sacobaute vtramque adiit hæreditatem: vti Deus ptædixera Mala. & Gon 19 quod maior serviret minoriantequam nascerentur, aut quicquam bom egistant, aut mali, vt secundum: electionem propositum Dei manerer.

De Pratestimatione delettione,

HoHmind orien plicatio widetter. Chaylokemon de Theod phylatho & Alhanatio Conflantifipolitano 30 Origenini Acaliis e fleargumentatio Apoltoliou & obiurgano contra Judaos prachimentes de carnaliprita ogarius, quam ipionum De obficipos obfrendita A politi dife vanam pu di ciccione mil Amiopolitum Derreimearins Nata derereprobatus och Efair progres prediction peccesting ve iden Apak (Hich) ne declarate dicensi (o Nie quis profame, font blate) ortprer wnam efcam wandidit primitica ; id eft facerdosit aus, & Reghislimoniare, in Quiddmizuidens Deus pointantes opam il faceres pur malcorouire thieron in Malaca le pli Patres probant Patquesicolarant alacob autemidiles losa quidam zient cob pra ui famenta, qua qui demidune caula oce cultapaedellimationisa ego tamendico u quod inon funt caufa prædeftinationis, ficus perpobation is interede D. Thomas in apulated de una hieration of predefinatione fled funt effectus prædeltinarionisi bucalies permansatist in sar ficus docer Apostolus Petrus Janagine, inquiens, as perhona opera certamfaciatis vocationem en electionem veframi.) qua in voluntate pracedenti praviliquum peccatinic obflinations in ipfo, rft omnium, vt declarae Chrysoftomys hom and Enbel. & Damaic, de fide ort bodona lib. 3. Licet Scholastici non proprie vocent prædestinationem anisiquæ fequifor involuntate consequenti pravisionem permanentiæ in proposito, & operibus à Deo imperatis, que opera vr fintia Deo fir, & alibero arbitrio, ve dicitur in Copo. Trid. fell.6. Poteftenim homo remanere in rectitudine qua conditus eft fi velitines fames hac per manfio eftab homme, fed à Deo quidedit rechtudinem & fervat perpetua prouidentia & auxilio nife foonte deferamusillud, à quo non deferimur, nifi deferto imo porest homo ex generali auxilio præparate fe ad gratiam supernaturalem ex viribus natura, non de condigno per infiriam accepturus eam ifed de conucnientia per bonitatem Dei , qui hoc promisit ,ve probat fandus Thomass d. 41.9.1. art 3. 6 in 2 d. 5.9. 2. arts. 6. d. 28. 9. Laus 6 in 3. d. 37 . 9.3 4 4 6 in 4. d. 27 . 9 1. 411,1.9.2. 6 in resp. adq. 2. 6 in opale 61. 17 Neque hos deindein

Rimfia fettaclaur, ve quidam volunt lobi folum docet round prieparanti fe per liberum arbitrium morum a uxilio Dei, aufdiformatum gratiadatur amphius gratia ex quilitia folim, feut expresse dicit in p. 219 114. a.g. ad 1 Verum non negar quod lemper afferint in locis fupra cisatis a dani eration accession necessione supposine promissionis . & Aberalitatis Dei z dicentis Zar Je Genverningni ed me. & wer constrair ad vor Et, Lass 40 Appropringuate of Dea , & approprimquichinvolis Et Apoc: 30 Ego Ao ad ofium, & pul fo : fignts aperuerit , intrabo ad iliti &c. Que loca adducis D. Th. A. a. diff. 17. ad probandum, quod omnibus noces fario dame gratia de mecelheare inflisia , vel promiffionis. Ide inp. 2. 9 11 4 mil Quapropter Chos didu Malagddu probat quod chufab A postolo, veargumentum sotumodo adobstruen- homo ante dum os Lud zorum, & in Cantiam contenenda, profetto fol- cialcmerein meut in 22 Heb! Sinivero do Brina B sincelligitun de polio vi feruus ex re, Batino ip fius Blau, vel quoad lacerdorium, tantum, pei ordina-Welde confequentine gatino gratia Supernauralis ve dicit, auxilio aut Sebrus iquoniam post percatum A the onon omnibus da- gratia mere. seunvique ad adinina effentie fruitionemi Vet de politino, lini ex con-Tout folumefood poeuifam culpam, & obtinationem, & diens, Vin hoodicane Hier: Amon Orig ! Chryl-& pile: pam fi non ob wide Cento--tulpaur runo Dons direr gratis, vel fecifice homines ma. nem. Monatura iproprereaque odibiles: Ergo Deus iple effet males ve DaThomas concludit, quando probat Angelos non pot liffe peccare in pritto instanti sue creationis: ac ogroifiate malo de carore mahtiam contravillent. Idem di-- 18 A Examodio habitus effet ante culpa ptau honem jo & magis: Nam fuillet malus, & odibilis man folumin primo - Millant Mize creationis, fed ante quando folum erar in monofe Deivergo malitia eius offer à Deo sad proinde odium: Contrahocodicion Supar. Wibibodificonum; que fecific& reddir rationem, neque enpis aliquid odiens fatthi ; auf confi. - MHI: Remydelicer femilis odicopus, quod facit inuitus & Dedactus! Igipurculiber Sapotneludarà Deo odiù gratis & Epift, ad Hebideclaretodium ex praviliculps, & electio ex proposito nostro supermanendino restitudine que accepi-11

Des Gruns en

in the server

Sur giteren

ar. 4.15 30

Vide Comic-

Quod autem frasir oftender seguens fermo Apps. Siquidem, quoniam ponentadhue fudaizantes queride fua worthabitione cum enoude tomine lacob dite din fribiungit contra illo sargum dravon firmationem hanci. Nanquid of intquitar 2500 Down tonin laceb dingie 1 80 Elin odie antebene & male fact? Abho fic non est iniquitas f subaudi) quia Gentiles diligie & Indaosodie ante : pla enim præseius est veroninguefactorum. Probarque, quod dicie ex Derresponso Exod. 31 ad Morfem perememory fibi demonftrafet le cui dixit : Ofendam tibi emme benum 6 miferebor cutvoluero & clemens ero in guem mibi placuerit &c. Exquibus verbis coucludit Apost: Erganon ef currentis nec volentis fed miferentie Dei Quali dicat Jopera vestra nibil funt, nifi quaterus Dens volo effe. Kui Chryfoft Lune volentisfecundario fed Dei puineipaliter Non enim exelutieliberum arbiterum a ficoti mecrania idicitite in pfal. Wife Dominas cuftodierit cininatem faufra vigilat, qui cufidiream &coafficum Domino, non fauthras Sed seuera ifte locus eft argumenti & obinirgationis robotate men de-Chrina; led foluntur Chaylig for Law winter, crismo Con Trid. \* Viamphiusoftenderer Apiott Judzis prosprnis warta ipforum actantiamin openhus legis subjungitiqued non lo u ad bonum nos voluntate Der ducentur, fed criam ad math, inte lacra Scriptura corticem stubdens. Dicit enim Seripiùra Pharaini, Anod 9. In hot excitani te vitofandamin re
vitorium medin or annutitetur nemen mennin universa serra sec. Exquibus verbis conclusionam facu Apoll. Ergo
cuius valt miseratur, sicut Mosi divistor quem vale indunat,
ve Pharaoni divir. V nde videtur nil prodesse bong voluntas, bonaique operatio nostra. E nete sie concludit, argumentum, se hanc conclusionem habet Calvinus pro doginate. Nos verò prostigumento in Judzos, contendere
volentes, quò d'alusipsorum modò erat. Quodet si etiam
gentulm; non tamen debebant praferri eis gentes in diginate, se salute: Contes quos an Apost, quid protecuiris
nonne Deus indurare, se misereri se dicit in sacra Scripturar
Tacere miseri, sec.

At ishac objurgatio dogma non facit, & cum verbis eius star quoque, quod neminem Dous politiue indurat, nec prædest inat ad indurationem, nec ad damnationem, ut pater ex ahis Scripturæ locis, & BB. omnium contensu, etiam Augustinia & irom ex Cone. Arause. & Mileuit. & Trid. Nam docent indurari homines à Deo, quia illis non dat gratiam: Non dar autem in poena peccati præcedentis. Est estim indurario, & obceçcatio peccatum inspiritum sanctum, ac simul poena peccati, ve omnes fatentur. Dicitur etiam indurario, quia non vindicat scalere, sed sinit crescere, sicut Pater dicitur sitio parare sanctum, cum non castigat errantem; non quia impellit in errorem, ex Orig. Chrysos. aliisque Patribus: Imò semper inspirat bona vique in saem, ve in Centone probamus.

Quodancem dicitur in textu. Ad bet infam excitati se, se cc. Orig, diponit; Non feci te, sed suscitati pravidens pravitatem tuam, quam ego non feci vsussum illa, vt ostenderem meam virturem, per quam vtor te pro slagello alio sum ot deindecastigo te senccientem, vt sortis ludex. Hance expessivamentalismune omnes ferme Graci. At D. Thom, expessivamente, mad ego itui desensonem, or rebeligiblem punitionemes sed eu abusus hac motione mea ad bo, numo per risti in malum, persequens Moysen, or servos, Dei per miracula probantes se missos Deo. Hinc ego

O raproprer non excludit Deus bond opera mostrag fed landem operum, at que mericum ad dupornaturalia joon ce nim valent ad faletern, hill en gratiatin tormante, aur mon nente Ripernaturaliter inilializas dispositure con D. Thi Valent autem ad naturalia bona cum non informanturgratia, de qua dixit Mosi miserebor enlus voluero &c. Necinchidirfe operi malo, quando air, indunani Pharaonem &c. mill vibordinator eff, non author and funfor, aut impulsors rum in tota facra Scriptura, & lege æterna, & naturali, & politina femper profilbeat opera malal, & iubtat bons : nec Abi iplicontradicat vn quach clod fidelisin verbis fuis fibi: & hobis fit; feque efferefterur. Quidenim lociofins duam opiniari Denin Blafpheinere Doum, quando hongo blafphe nrit Deim Duoddicant qui Deum caufam pecatiadh uam & prædeterminarivam fucinum aux adus adiodifques fine qua non potelt ellepeccatumq faciunt in caufani son non folum cum caufa, operantem efficaciter, vt fecus faces actimul porna peccati, vt ormes fatentul nestipen omoil st

Oninto lequitar A post, obiurgationis vincad appliusos nem contendentium cum Deo Indeurumo irque como a dius sequatur i introducti Iudeam y aut Gemilem docene i tem si Deus mileresuts condurated libitum i cur quant , tur contra nos, quia malesacimus, & legislus precipienti , boman, et veliminatum tron vicadimina si quidea Optener; chius volunt sei nemo tesistere paresto, saut & nos obedite de repugnare, emolit, & indurat, vi concludis sur openie. (Hocvarbest argumentum Libertinorum filiorib Olimi, vide voncondunt natum este pencesum, cum sias Deolini, vide voncondunt natum este pencesum, cum sias de pencesum, cum sias de pencesum procesum procesum, qui volctiant Deum ipsis du mea; xar debere la licitem, gratias, de dignitares puon autem alsis genitures ac promodes allem este predication em Apostolo; um qui o de Gente sellent participes, & concorporales & concorporales &

coheredes promissionum in Christo Ielu & c. dicens quafi 5. Tacete o rebelles, perfidique : quis es tu homo, qui refpendeas Deo! Numquid dicit figmentum ei , qui le finxit , cur me . finnifit fic ? An non habet potestatem figulus encademmoffa facere, aliad gridem vas in honore, aliud in contumelia? & c. Here werba increpant pratumptionem ferut irrationalis. guarentistatione à Deo fimme rationabilissimo, ac Domino nec merentistesponsum. Sic quando Christus interrogatur Luc 20, ad retundendan, audaciam pon respondet. sed argumento excipit. Sic Apostolus fortiori argumento præspinpinosam interrogationem, damnat. Quem admodum a indoctus discipulus fapientist mum praceptotem fuim obiurgaret interiogatione, cur ata fentis de elementis, aut de cœlo, aut de tuangule ? similiter responderespræceptor in lignahundus, quia fic mihip'acet : luident, & Pater filo: Quamuis placitum illud effer rationis plenti, tamen nen vult affignare rationem, viaudaciam conterat, fed majore malleo addito confringatur. At fi quishi militer perer mereiur responsum. Vnde lob 9 dicient : Si volveris scentendere cu Dea, non poteris respondere ei unt pro mille & c. Profecto hacmetar hora de luto, & figulo cocludit in cornice, qued nos nihil poffumus boni, aut mali facere, nifi Deo prædererminante,nec mereri, aut demereri; fed mcrira, L'demerita, hor.or e, & contumeliam, accipere à Deo, quis fic Dens vult raquem Dominus temere à capriccio, con ratione, vt Mchemetes, & Caluinus dicunt pracuifores An. tichrifti, Quiteffe Dan.cap.u. adorabit Deum Mahazin,ideft de fortitudine, & violentia, non de ratione, & fapientia, Ex locis S. alios ac Paradilo m, alios ad Gehennam pramittentem:con- de fumplit tra quem tora S. Scriptura & naturale jus reclamat.

Verum enim vero hoc argumentum nihil concludere fono & lut pro Libertinis, vec pro Caluno & Mahomete, fed obiurga. probatur tionem este ex plustius Scripturæ locis, vnde hæc verba quod locutus est argumen.

Apostolus de sumpsir, palam cst.

Siquidem Sap 15 dicitur quod figulus de codem luto findeterminagit valo, & quidem ollas, & can haros, & Deos, 1, Idola 1. Locus exculta ab Antiquis: & hoc juxta summ ipsius arbitrium. At pendisur.

Ex locis S.
Scriptura vin
de fumplit
Apoft metaphoram de
fisu o Es lus
probatur
quod locutus
est argumen,
tatiue, non
deter minatuud.

DePredefination ; Stellione;

necesistationes acquaquam indicat, quod Deus factaretho norvala fra & milericordia fed de nobis. Omne enin scirredos, yr alibi air, or ad imaginem, & fimilitudiaem fu Beur homo Parer fillos facit an luam imaginem iridem No. mines ideoque omnes intredes. Praiculos sucem ocedames in fao vedere, or capite abbriden de fill musgifiem. Pro-prerea nec'hizredes. Quaproprer falso concludión eo kon loco, quod Deus ita fecit nominies, vivati led quod hon mibus factis ad fusin Amilieudificin, actapis al mentaman Tiproples pecentalios Delli rectent arionque la Hanore altos in contumellam dum notone etipi, de reclear, ibate ifflie in chrifts non valer etreunetfie net prapacium , fel dona breathra. Et hoc docet Angustinus Will. 2490 fitioni Tremin Tais 45 tepetitut hæt theraphora contra 2002 qui dicebane de Cyto fiberarere, & de luda isliberandis, A de nationum lubiectione, & dominio, lic. La gas contratad Attent fav. Nangard die it leium figelv, guid fuelt, & veut ind ab figne manithus et : Nagardiels Punt, guilly entrass? & mai bert, galle parents! Quie verbandon funt de fillite. Esdam-natione fupernaturalités, sed de Reguis & hacionibus) & zerum motar iombur ad libirum Dei-Er tamen by hie biomi etiam habet merirum, ecdemeritum. Nam i. Misch 7: da tur Romanis Imperium pro virtutibus ibis moranbas, a spud termiam Nabuchodonofori, ve fetulat Deo in virdicam Ergo Apollom non concludit er hor quod Calul

Tandem eadem metaphota repetitut let. 18. Vbi letel missiubetur in domum figuli intrafe; & cum videter foi, quò d vas quod tune forte fingebatut, confractum estes de conter fis figulus fecillet illuit vas alterum, sicut illi plachit: Iteru interrogenur setemias 2Deos Nunquia ficut figulas panon portrovabus factre armul 1/2 kel vair Dimines vice fleut lusam in mans figuli, se vas in mana men domes 1/2 kel. Resente lugar a da miss genis Baldaer sa Reyno en eradicem. O debruam illum & c. Si pontransam exertices illa il mala fit, quo d'oquatas sumative fisseum; agam o vice pomientalis superioris que d'oquatas sumative fisseum; agam o vice pomientalis superioris para des parties de la mala fit quo d'oquatas sumative fisseum; agam o vice pomientalis superioris sumative fisseum; agam o vice pomientalis.

ami 28 a M

José malo quod cogisant, ur faciamei : en subito laquar des gente, en regno &c. Exquibus verbis nil probare potest apostolus de salute, & damnatione à capriccie sine meriris, & demeritis. Tum quia loquitur Deus de salute, & ruina regnorum politica, non autemanimorum: Tum quia opera Deus bona requirir in hoc cextu, et planteu & mala, ve desstruat siquidem si malus relinquat malitiam, arque prenite at, dicit Dominus se mutaturum sententiam. Vinde potius metaphora est contra sectarios. Er certo a la contra se contra sectarios.

Præterea ipsemet Apost, responder buic autoritati & argumento in 2. Tim. 2. Vbiait; quod in tadem dome fune vale aures & areenia lienes & fililia : & quadamin boneyen. & quadam memameliam. Si quis ergo mundaverit fo ab ifis, fee ver in bonerem. I gieur Apost- soluit argumentum hoc juxta fenfum Letemiz quod videl mutaniur in contameliam, & in honorem, juxta fiden, & opera, non ramen fine Deorergo Cimus vala mutabilia, non autem immutabilia (quemadmodum videtus Calvino dicere Rom. 4. ) ex Dei prædeterminatione na ad malum, vt ad bonum : alioquin non poruifiet Ecclefia de Magdalena caneres In was tranfla-La glerie de vafacentamelie , cum Apostoloz. Tim. 2. Ergo non intellexit Apost, concludere cum Caluino sed tantum pudefacere præsumptionem indaizantium, & quærentium Deo rationem, tanquam ab homine zquali, vel minori fequare elegit etiam Gentiles. Ethancexpolitionem confirmat Orig, Chryf, Theoph. Ambr. & Aug, aliquando.

At si quis contendat, quod Devs semere condemnet insontes, vi suam ostenderet fortitudinemis pro sortitudine laudar nequiriam irrationabilem, & secociam non quod verè virtus est i vi Mahometes, & Calninus faciunt. Non enim datur virtus alteri contraria virturi, & quæ non si iustita i quæ nimirum generalis virtus est, inquit Ambr. allique Patres: & cum gloriantur Calninistæ in Augustino, métiuntur. Is enim dicis, iusto iudicio condemnari vasa iræ, sed occulto: non est auté iustu; quod insontes codénat. Proptereque recurrit ad peccasum originale. Sed peccat originalis plena est solacarentia supernaturalis vissonis Dei, non auté

naturalis cognitionis & diferetionis & gaudij de iplo Deo. probars. Th.ma.d. 47. w. 1.19.2. Tum quia per peccatum naturalia non tolluntor: Tum quia quod debilitarur que collitut, per conformitatem cum Christo in naturalibus reformature itaxt omnes refurgant in menfuram ætaris plonitudinis Chrifti Gini & integat, ve dicitur to 4. cont. Gent. d fere qui antemin gehennadananir vrique etiam poena femfin patiunturite prinarionem Dei, vt namale, & fupernaturale obie dum eft. Engo fotum propret a cuatia peccaca damnantur torsis danmatione dehenna. Ergo cifi inces fine quali humant paltos entite per baptifmum faluat ad gloriam, alios fine baptilino, pro quo neo fides paren-Hand came concedir Aug. sur scholasticivili prætee Greg. Arim, quod dampentur yve vafa figuil ad concumeliam, passionemque sentin . Leitur ex malls luti post peccarum Adzomnes eripiuntarad bonanamentilis (qui conformanens Christo in narmalibus; propreseaque omnes refurgunt in menfuram gratis plenitudinis Chrifti abfque maculis, & agritudivibus prioribus. At non omnesad supernaturalia mili qui conformation Christo erium in supernaturalibus per fult eptionem factamentorum in revel in voto explicito pet faltem implicito : ficuti de Socrate dicit S. Iuffinas de de allis qui parati funt facere quidquid iufferit Deus! ergo & baptizari licet ignorent præceprom de baptismo Suscipiendo, vedocer Ber. Epif. 77. & allegat pro fe Amb. & Aug & fubdit Non enim requiritur obeditio pybi non pracellerit auditio pdicente Apostolo, Quomodo credent el, quem non andierent 38cc., malidaditara mei imana rabeu

Tandem Apostolus responder ad totam quæstionem; licet non explicite ad singulas partes, sicut Deus induratii t Pharaonem, ve dicitur Exod. 9. & excæcanii Indæos, ve dicitur 1/2 6, non quidem positiue malitiam infundendo, aut impellendo, nec privative anserendo gratiam datam: sednegative non præstando viteriorem gratiam eis, qui primam respuerum, tam interiorem qua tangit cor, quam exteriorem qua prædicavit els per Mosem, & per prophe-

tas, & non corresit fortiter flagellis, ita vt non auderent amplius obniti; ac ficut filius non flagellarus fit, dererior. ita &ipfideteriores facti funt : &nunc accidit in prædicatione Apostolorii. Proprerea fubdit quod Deus volens oftendere ira & potentia, prias fuftinet in multa patientia vafa ira, aptata à [cipfis per impanitentiam, à Deo autem per patientia in interitum zut offenderes divitias gloria fue in vafa mifericordie, que preparanis in gleriam: quos vocauie non folum ex Ludæis lectantibus legem (criptam, fed etiam ex gentibus legem natura habentibus, sicut dicir Oseas de gentibus. & Isaias de Ludæis. Igitur non fecit Deus vasa iræ, quamuis vtafur eis, postquam elegerunt obstinate peccatum ad oftendendam fuam iuftitiam , fapientiam , & patientiam . ficut clanffime docet in Ecel. cap. 15. vbi contra cos, qui dicunt ex defe ctu gratiz homines fieri vala ira, air ,non dixeris, per Denmabest ( scil, quin falous fiam ) que enimodit , ne feceris ) quasi dicat es vas ira quia facis que Deus odic , & contra cos qui dicunt Deum impellere hominem ad. malum, vr oftendat in eis fram fuam ficut Caluiniffæ. Sequiturin S. textu. Nondicas, ille me implanauit , non enim necessarii funt ei bemines impii &c. & in fine cap. addit: Non concupifcit Deus multitudinem filiorum infidelium, & inutihum. Concupisceret aurem, fi fibi estent vtiles, aut necesfarii ad oftendendam vindictam, ficut faciunt ftulti Tyranni-volentes videri potentes. Item aduerlus cos, qui dicunt hominem à Deo moueri ad peccatum, subiungir : Dens reliquit hominem in mana confilit |ai , adiecit mandata, & procepta fua: fi volueris mandata fernare, confernabunt te &c. Apposuit tibi aquam, & ignem : ad quodsunque volueris , porrige manum tuam. Ante hominemvi. ta , & mors; bonum, & malum , quod placuerit ei dabisur illi &c. Deinde contracos, qui dicunt, Deum pracipere paut moueread peccarum, vel permittere peccarum moraliter (quodpermittit foluphylice) hibiugit, nemini madauit impie agere. & nemini dedit fpatium peccandi &c. Et hoc probatur, quia semper Deus prohibet peccatum in omnilege; ergo non inbet neque permittit : permittio

142 De Pradeftinatione, Electione ;

enim est indisserentium. Fecit ergo solum vasa miselicordiz omnes homines: sed qui permanserunt in donis naturz & gratiz, habentur pro vasis misericordiz; qui przuaricati sunt thesaurizantes sibi iram in die irz, per impoenirentiam, dicuntur ex hoc vasa irz, ex quacunque sint natione. Ergo Apostolus generaliter respondet ad omnia argumenta, quod peccatum voluntarium est causa reprobationis, siue in Esau, siue in Pharaone, siue in quibuscunque vasis irz: causa vero electionis, & instisacationis Deus est antecedenter sine nobis, consequenter nobis cum; qui vult omnes saluos facere, vridem Aposto-

lus ait : & neminem perire, vt dicit Petrus.

Ex his concludit Apost. fermone huius cap, quod Gentes, que non fectabantur inflitiam legis Molaica, apprehenderunt juffitiam fidei Christianz Vfraelitz vero fectando justitiam legis per professionem exteriorem , non excorde fideli, in legem iuftirlæ fidei non peruenerunt. Quare? quia non ex fide, led quali ex operibus &c. Non dicir ex operibus absolute, sed quali ex operibus. Putabant enim quod propter opera fua bona quæ non habebant moraliter ex charitate, ex fide per charitatem exercita, fed ceremonialiter tantum, fibideberi Redemptorem, qui Iudzos intemporalibus superomnes Reges rerra exaltaret, (id quod eriam hodierno rempore decepti expectant ) & infuper ad Paradisum post mortem Deus ipsos perduceret hae sola de caufa, quia funt circuncifi, & de femine Abraha, & legem receperunt, & audierunt :contra quosdixerat apost, supra. Non qui in manifesto Ludeus est, est filias promissionis, fed qui in occulto nec circuncifus carne; fed corde. Item net auditores legis fedfactores infificabuntur. Vnde concludit Iudæos. quasi in operibus confidences, non faluari com fideli Abraham:nec Deum iplos, aut Gentes fecisse vasa iræ causaliter: quamuis veatur ex consequenti occasionaliter, teste S. Thad oftensionem infitize si enim pemo puniretur, non cognoscerent comparative vasa misericordia Dei beneficium in ipsos, qui seruiunt fide , fideique operibus, lege tantum extrinseca, que prodest viventibusin ca polítice.

& remporaliter fecundum inflirian legalem fed non apud.

Notandum , quod cum Paulus udem commendar, de opera fpernit no loquitur defide, ve credulitàs eft. Sic enim & Indzi credunt aliquid boni, vt dixit idem Apost, me no 2. cap. & Diabolicredunt & contremiscurt , vt lacobus ait in 2. cap. fed de fide, ve in Deum tendir per amorom: qua criam alibi vocatur confeientia, cum dicie omne quod non estex fide peccarum est. Nec nomen hoc adze quat rationem huius fidei nifi formam charitatisaddas, fi. cut dixit, Gal. s.in Christo non valet circuntifio neque prapatium, fed fides, que per dilectionem operatur, & vinit, de qua Iacobus ait . Fides fine operibus morena eft: similiter ergo non spernit Apostolus opera, nisi legalia, & ceremonialia: quatenus in ipsis solis absque charitate ponitur spes salutis: non autem opera fider: quæ iubentur in veteni, & nouo testamento. Si Gentilis (ait Rom. 2.) legem obseruet , praputium illius in circuncisionem reputabitur. Similiter circuncifio in præputium, fi obseruet legem fine fide formata per charitatem erga Deum, & proximum. Et quidem tota scriptura Dei , comnes leges naturales, ac politiliz docent idem, ve procerui omaino fint & contumaces, ferique, qui aliter cum Califino creduot, docentque.

Deinde in cap. 10. Apostolus ex parte declarat, quomodo Deus vittur insidelitate ludzorum occasionaliter ad salutem Gentium, & salute Gentium ad prouocandum Iu. dzos: ac simul gratias agit pro tanta quastionis solutione, dicens: Oaleitado divitatem &c. Quamuta asi dicant, Apostolum per hac verba admirari insolubilitatem quod ex parte verum est: Attamén in c. 11. prositetur se quastione soluere multis verbis, e deinde cócludit &c. O alt. Attamé nunquam in Apostolo videbis; neque in tota scriptura, quod dicunt Caluinista, fidem historicam solam saluare ex prædestinatione ad bonum, & insidelitatem damnare ex prædestinatione ad malum. Omnes enim Deus vult saluos facerevoluntate paterna, & antecedenti prævisione pecoriginalis: non autem voluntate iudiciali, & consequenti:

Tt iij

De Pradestinatione Electione &c.

nificos, quiexutgane, & fiune vala honoris per lacramentas liquidom omnes prædestinat ve Pater, qui facie omnes ad sui imagine, non auté ve index, qui deformaram peccato imaginem non admittit ad paternam hæreditatem. Et hanc elle sententiam D. Thom e in Centone, et eius verbia contexto, non obitet prolatis. Sed sepe , & ex proposito repetitis, Excellentiæ tuæ prudentissimæ satis superque demonstravimus. Datum Tusculi die 22. Septembris 1632.

quer sa lonen haus het ann valerermeife, negre propertum, fed fide, que per difenen valerermeife, negre propertum, fed fide, que per difelhenen perseur, évoisit, de qua la contre la fide fine et vide traverse est lumitter ergo non spernir A portair est del que que charicate pont un fige i duris est que con autem ou era fide; que inheatur la velezi est duris est anema. Si Geneilis (air Rom. 1.) legem obletuet praterer put institue est principale en concert put institue est principale en concert principale en concert put institue en circuncifiquem refresibilitats. Similiter circuncifiquem refresibilitats. Similiter circuncifiquem refresibilitats de comare concert en concert e

per chairtaren 122 alum (122 alum tota (122 alum to

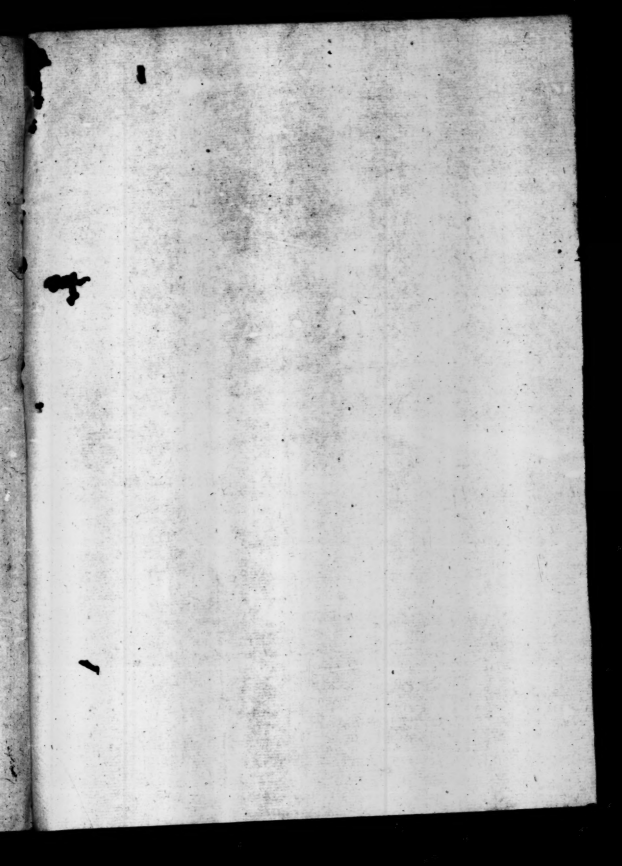
do Dengra Im & Dengra Im & Description of cens On a discourse of cens of ce

iu T

dens fubrailit) partim à Patribus Magistris no sur Ordinis, à quibus exaraman numiliter petiuger Magiques du finant numiliter petiuger Magiques du financier de la color no fire son si o nostro S. Jacobi roborentur, partier com si o nostro S. Jacobi roborentur, partier com

NTOSER Inlianus Toubert Docor in Pacific Taten Parifienffor icanus Conferedalle. Ord. Pred holtriantoriare Officir tenore bias fentiu P. magistro Thoma Campanel RepParifils sub protectione Regis Christianissimi commoratha Rich N.P. magiftro Generali om hibus Prouincialibus ac Prioribus commendato, facultatem concedimus imprimendi & edendi Libros tres, inuictissimo Reginostro ad patrocinium Fidei Catholica dedicatos, Regioque Diplomate ac Privilegio munitos, videlicet contra Atheistas Librum vnum Romæ impressum, & núc denuò correctum, vnà cum defensione Bullaru fummorum Pontificum contra Iudiciarios:item de Gentilismo non retinendo q. 1. Item de Prædestinatione & Reprobatione, & auxiliis d. g. Centonem Thomisticum contra Hareticos, & perperam de S. Thoma sentientes. Quos Libros approbatos partimRomaà magistroS.P.&ànostra Religione, & à tribus Regentibus Studioru publicorum, partim Lutetiza Doctoribus Regiz Academiz Sorbonicz (cuius iudicio folenniterin cœtu omnium, omnium applaulu, & Dominorum Moderatorum Elogio exceptus prædictus Pater magister Campanella ingentem erga S. Ecclesiam Cath. Romanam, Fidémque Orthodoxam, zelum obedientiamque osten.

dens submisse) partim à Patribus Magistris noflei Ordinis, à quibus examinari humiliter petimes Norrequifici, que et florentifimo Collegio nostro S. Iacobi roborentur, pariter commendamus veque imprimaneur & publicentur, quantam pollymus de morolicentiam impartimur. Dar Lurguein Conventu S. Jacobi Ord. Pradodie 8. Decembris 1615 officem Quin fub protectione Regis Christianistimi commo-Silvo Congregationi Gallicane Ord Pead mann gropria tem concedimusimiendi & edendi Libros tres, innibellino Regenofico ad prerocinium Fidei Catholica dedicatos, Regioque Diploniste ac Privilegio municos, videlicet contra Acheistas Librum vaum Roma impressim, & auc donn's correction, and convedent fore Building lummer and confidence contribudication items de Centilimonoriente ando qual can de en edefinitione at Reprobatione, the adulis d. a. Conconem Theraillieum consid Harestoos, & perperant describentalist Cuestiblios apprehatos parsing omissimagilinos P. & anofira Religione, & arribus Regentibus Studioru publicorum parta Luretra Do Joribu Regat Academia bonica (cuius judicio lolenniterin corto emium, omnium applaulu, & Dominorum Moderatorum Elogio exceptus prædictus Parer magister Campanella ingentem ergas. Ecclesiam Cath. Romanam Fidemque Orthodoxam, zelum obedientismque often.



314 De Pradestinatione, Electione,

quartumanimal, quintum homo per additionem; incedentes hac ratione, quod priores sublati tollunt posteriores. Si enim quis non est ens; non est substantia : Et si non est fubstantia, ergo neque corpus &c. At non è contra. Etsi enim non est quis homo, non propterea non est animal. Et si tollatur este animalis , non tollitur este substantie, & ens &c. Sic a dus bonus primus in moralibus, & potentia ad illum naturalis, est sicutens. Secundus est bonus ex genore, sicut substantia. Tertius ex circunstantia bona, sicut animal. Quartus ex charitate, per quam fir meritorius. Et hic est ficut hominis gradus in naturalibus. Et ideo si desinitesse meritorius, quia non ex charitate : non tamen definit effe bonus ex circunstantia, vel ex genere &c. Ergo "infideles faciunt actus bonos, etiamfi non meritorie, fupernaturaliter divinægratiæ Dei supernaturaliter attingi-"bilis, tamen naturaliter ad Deum, & ad quoddam bonu &c.

Ait ergo in Argamentis, sed contra. Non datur consi, lium nisi de bono; sed consulitur insidelibus, vt aliqua de
, genere bonorum faciant. Ergo illorum actus non omnes
, sunt mali. Irem nihil laudabite, nisi bonum: sed Hiero, nymus, & Augustinus laudant Gentiles de aliquibus ope, ribus. Ergo aliqua opera illorum sunt bona. Itidem Ro, mani laudantur, (addo) in 2. Mach. 7. de virtutibus, &
, actibus moralibus. Ergo possunt de sacto absque gratia benesacere.

Et incorp.art. ait. Sicut in rebus naturalibus vna perfectio, alteri superadditur, sicut quædam res habeant vnā illarum æquædam duas, estic deinceps: ita etiam in moralibus, contingit in actu considerarea liquam perfectionem, alii superadditam, ex quarum vna quaque dicitur actus bonus. Et si aliqua illarum perfectionem illam. Verbi gratia omnis, actus, in quantum est actus, habet quandam essentialem, bonitatem: secundum quam omne ens bonum est sed in aliquibus superadditur quædam bonitas ex proportione actus ad debitum. obiectum, es secundum hoe dicitur actus ad debitum.

, actus bonus ex genere. Et vicerius ex debita commensu-, ratione circunstantiarum dicetur bonus ex circunstantia: &fic deinceps, quousque perueniatur ad vltima bonitatem. cuius humanus actus est susceptions, qui cst ex ordine in finem vltimum per hibitum gratiæ & charitatis. Et ideo , actus illorum, qui gratiam & charitatem non habent, hoc modo bonus este non potest. Er hæc bonitas est, secunodum quam meritorius dicitur, fed subtracto posteriori "nihilominus remanet prius, vt in libro de causis diciter. "Vnde quamuis ab infidelium actibus subtrahitur istabonitas, secundum quam meritorius dicitur : remanet tamen "bonitas alia, vel virtutis politica, vel ex circunstantia, vel sex genere; Et ideo non oportet quod omnis corum actus "sit malus, sed solum sit deficientis bonitatis. Sicut quam-"uis equus deficiat à rationalitate, quam homo habet, non "ramen ideò malus est, sed habet bonitatem deficien-, tem à bonitate hominis.

3.3 Et resp.ad t. dicir, quod actus infidelium omnes, qui ex sinfide itate eliciuntur, sunt mali, sed non qui ex aliis ha-"bitibus moralibus. Ad 2. air. Quod fides dirigit inten-"tionem operantis ad vltimum finem; sed prudentia or. "dinar etiam ad alios fines bonos, qui funt ordinabiles, licet

"non ordinati ad vltimum, & ideo boni, vt fic.

"4. Ad 3. docer, quod actus boni, ctiamfi non ex fide, nec "ex charitate, placent Deo, quia boni pro rata bonitatis esorum, vnde ait. Sicut aliquid participat bonitatem, fic est "Deo acceptum. Et ideo actus illi enunciantur simpliciter, "Deo accepti, qui meritorijfunt completam bonitatem ha. "bentes; sed tamen actusalij, secundum quod sunt boni ex genere, vel ex circunftantia, Deo placent, non tamen "sicut remunerabiles æterno præmio.

5 Erad 4 ait; quod non obligamur dirigere omnes actus bonos ad id, ad quod fides dirigit : quia præce- nunquam re pra affirmativa non obligant ad semper, quamuis semper, trattane hic , ideò funt boni, si non ordinantur in peccatum.

Etad 5. Quod fi ex iudicio rationis operentur bonum, o-jun ma reco-

erationes funt bonæ.

fent. fed in q.d./p & in

6. Quapropter non delinam mirari cos, qui dicunt, nullum actum moraliter bonum fieri à peccatore, cum infidelis fecundum D. Thomam etiam bene operetur ex prudentia naturali. It in p.2. q. 109. licet dicat, hominem non posse omne bonum fibi naturale facere in natura corrupta; cuius contrarium dixit in 2. sent, tamen docer, quod ex gratia, que nulli deeft, possir. Et q.2. art. 7. ad p. si conatur homo fugereà peccato, recipit lumen gratiæ. Etar. 8, ad p. respondet, quod homo potest vitare singula mortalia, non omnia, nisi per gratiam. Et quia ex eins defectu est, quod homo ad gratiam habendam se non præpararet, propter hoca pec-, cato non excufatur, si fine gratia peccasum vitare non po-, test. Et in art. 3. naturaliter docet hominem plus diligere Deum, quam se. Et ideo sequitur, quod possit in bonum omne naturaliter. Et resp. ad z. quod diligit Deum super omnia, non tamensupernaturaliter ex charitare. Nihil ergo nouum dicit in sum. quod non in sent. V trobique enim per bonos actus naturales ad Deum, vt bonum naturale: & per supernaturales, ad Deum, vt bonum supernatinos præparat. . & illam de misericordia ad istam dirigit, & istam ad gratiæ habitum & gloriam de iustitia.

Epilogus

Et quidem si omnes eius codices consulas, necessariò intelliges apud D. Thomam homines posse ex naturalibus disponi ad gratiam, & ad peccata tollenda, quia in dispositionibus non est abire in infinitum. Et quia Deus acceptat ista bona naturalia etiam ab infideli, ve dispositiones ad fidem & gratiam, vnde sequitur gloria; & quod peccatum non tollit naturalia, etfi debilitat, gratia supplet, quædatur omnibus non repugnantibus contrarie ex malitia finali, ve satis probatum est, & amplius probabitur. Nec propter hoc, principium salutis supernaturalisest ex nobis, vt arguunt pseud. Nam D. Thomas respondet quod ex donis naturalibus Dei ad naturale bonum : & ex supernaturalibus ad supernaturale p. sen d.38 1.4 & alibi. Et vtrobique principium est à Deo, qui ordinauit naturalia ad supernaturalia ex gratia. Et propterea, ait, infusio animæ & gratiæ non est miraculofa Quoniam licet in natura non habeant rationes

seminales, habent tamen dispositiones seminales. Quid clarius, quid doctius?

Iterum ex D. Thoma authoritate demonstratur, Deum facienti quod in se est ex viribus liberi arbitrij, necessario infundere gratiam, non necessitate ab soluta, nec obligationis, sed suppositionis, promissionis, & bonitatis : & facientiquod in se ex Dei gratia, vel motione supernaturali, dare ex iustitia, sicut propriis viribus ex bonitate.

#### ARTICVLVS II.

Vod autem facienti quod in se est, Deus necessa-no dat gratiam, non necessitate coastionis, aut obligationis ex iustitia, sed necessitate bonitatis & promissionis, & ordinationis fuæ.

Probatiterum D. Thomas in 4 d. 17. q. 1 ar. 2 in arg. fed Probatio 1; contra, vbi ait. [ Quod qui se non præparat, non iustificatur: ficut qui fecit te fine te, non instificabit te fine te. Ergo præexigitur præparatio ex parte, nostri.

2 Et in quafiuncula prima probans, quod homo potest sc præparare, ait. Deus non præcipit homini impossibile: sed , præcipir, vt se ad gratiam aliquid faciendo præparet. Ergo possibile est homini facere quod in se est. Propterea ait Iacob. 4. Appropinguate Deo, & appropinguabit vobis.

3 Mox in quaftiunc.3. probat, quod necessariò praparantise infunditur gratia, sic dicens in argumento sed contra. (Impossibile est summam veritatem mentiri. Sed ita pro-, milir, le gratiam daturum ei, qui quod in le est facit, Zach.

1. Conversimini adme, & ego convertar ad vos. Et Apocal. 3 Siquis aperuerit mihi,intrabo ad illum. Ergo necesse est eum qui facit quod in se est, iustificari.

4 Mox incorpore articuli idem probat ratione, quoniam Qq

De Pradestinatione . Electione.

ad præparationem in materia, sequitur necessario forma. & ideo in his qui vium rationis habent, prærequiritur vo-Juntatis praparatio, ad quam necessario sequitur gratia;

non autem in puerisante vium rationis.

Sieut materia in vitimadifofirecipit forma fic anima gra 114771.

Praparatio

per approximatione &

per remotio-

mentieft in

mobis.

5 Et in resp. ad 1. air. Quod præparanti se datur subito:nec , præparatio præcedit tempore, sed natura, infusionem gratir. Et probat hæc exemplo naturalis materiæ. volitæ in vltima dispositione ad formam, quam immediate recipit. tione flatim Similiter aliquando præparatio præcedit, vt in Centurione. Aliquado simul fir, ve in Paulo. Sed necessario requiri quod' in ne bis eft, probat per totum. Etrefp. ad primam quefiunc. air. Quod sicut materia debet habere dispositionem ,ad formam, & proportionem ad agens, sic in spiritualibus. In illis localis approximatio est proportio: in his spiritua-, lis approximatio. Et sicut duplex est præparatio materiæ, , alia per ordinem naturalem ad formam, alia per remorio. nem impedi-, nem impedimenti contrarii: sed proportio anima ad Deŭ , pernaturæ similitudinem, non est in porestate voluntaris. Similiter nec proportio capacitatis gratia, quia hac ei pra-, existunt à creatione. Vnde relinquitur, quod in ipsa vo-"luntate sit appropinquare Deo per affectum, & desideriu, , & ordinari ad gratiam per remotionem impedimenti, , quod est peccarum. Et ideo per displicentiam peccati, & " affectum ad Deum, porest se aliquis præparare ad gra-"tiam. Et quando hæc duo efficaciter facit', dicitur

Etiam efficaciter le homo praparat.

> Ac deinde respondens ad argumenta docet, quod vo-"luntas prouocatur obiectis, prædicatione, reuelatione fla-, gellis, interiori motione ad faciendum quod in fe est quo-"ad substantiam actus, quæ pedisequa est respectu gratiæ " gratum facientis: sed tamen est dipositio ad ipsam, ex ge-, nerali concursu Dei bonitatis) vt supra docuit hic, & plu-, ries alibi: quoniam Dei gratuita voluntas, est vt benefacia-

> , facere quod in se est, & gratiam recipit. De prima "hoc dicitur Iacob. 4. Appropinquate Deo, Gappropin-, quabit vobis. De 2. Apocal.; fi quis aperuerit, intrabo ad

mus.

eum.)

Etrefp.ad r. inquit. Etiam quifidem non habet per ge. neralem, vel naturalem Deicognitionem, potest sead fr. Infidelis per dem habendam præparare, & ad gratiam, fi lecundum fuam poteft fo ad cognitionem fibi displiceat peccatum, & ad Deum affe, fidem dispoctu feratur.

Exhis ergo scimus, que preparatio requiritur, ne dum quod debemus nos præparare, & quod ad præparationem necessario succedit gratia etiam infideli, alioquin non tenetur præcepto de acceptanda fide : nunc autem addit qua necessitate. Quocirca in resp. adquessiune. 3. ait. Duplex Qua neces necessitas, alia absoluta, alia ex suppositione. De prima strate diciner , quidem necessirate loquendo, non est necesse eum gra-parani dari stiam recipere, qui le sufficienter ad gratiam parauit, quia non necesta-,neque per se necessitas, secundum quam Deum necesse est "... "este:neg;necestitas coactionis, aut prohibitionisin his, quæ "diuina voluntate fiur, cadere poteft. Loquedo enim de ne- proposium "cessitate, quæ ex suppositione diuini propositi, quo prop. Dei ad unnter beneuolentia sua voluntatis voluit vnicuique ca com. "es. "municare fuam capacitatem: necesseeft quod cuilibet masteriæ præparatæ forma infundatur. Non tamen eodem "modo est in omnibus formis. Nam in naturalibus, quæ "non sunt immediate à Deo, necessario recipiuntur neces- Non necessi-, sitate absoluta respectusecundorum agentium : conditio- fed supposinatarespectu Dei primi agentis, quia voluit sic fieri &c rionis datur "Similiter formæ immediate à Deos vt anima rationalis non grava se pre-"recipitur necessario ex parte Dei , sed exparte re- lib. arb. cipentis. Formæ autem ( lubdit ) quæ non debentur , natura, sicut gratia & virtures immediate à Deoprodu Az, nihil habent de necessitate absoluta, sed solum de ne. cellitate ex supposizione divini ordinis. Et sic respondet ,ad argumenta,quod nimirum bene probant non dari gra-", tiam necessitate absoluta , propter præparationem , sed , conditionata : hoc est ex promissione voluntaria suz "bonitatis. Et propterea gratia est gratia, vt dicendum est ad primum argum entum : quoniam datur neceffitate suppofitionis, non absoluta, vt vas figuli præparatum non recipit formam necessitate absoluta, sed ordinante sic artifice

Qq III

### De Pradestinatione, Electione.

Etactusille, respondendo ad 3. non est meritorius ex le , sed ex Dei voluntate acceptante.

3. Est autem ex se, id est, de rigore, fi faciat quod in se est ex motione diuina, vel faltem gratiz gratum facientis, vt docet inq.112 a.3. ad 1.

Palam est ergo, quod necessario, necessitate promissionis datur gratia omni se præparanti per id, quod in se est ex viribus liberi arbittii, apud S. Tho, non autem necessistate absoluta; nisi fiat præparatio etiam ex motione super-

maturali, aut gratia gratum faciente.

Concluf.

Dispositio

4. Præterea adhuc probatur ista conclusio ex D. Thoma , opufc. 61. corp. 17. vbi ait. Actio activorumeft in patiete difposito. Sol lucer seper, sed non semper illuminar, ignis calet femper, fed non femper calefacit, nisi dispositum : sic Ders »effluit semper, sed non influit, nisi recipienti, & disposito. "influere est dare. Et cuius est dare, eius est augere, vel ma-"gis dare. Vnde dicitur : Adauge nobis fidem. Verum quia "Leceptum est in recipiente per m odum recipientis , non recepti: Quod Deus sine mensura effluit, tu cum mensura "recipis. Non enim ad mensuram dat Deus spiritum; Et ta. men unicuique noftrum data eft gratia secundum mensuram rum congrui "donationis Christi. Accipe ergo magis, & sic augetur quod "acceperas &c. Sed gratia datur fine merito, fed non fine dispositione, que quandoque large meritum "appellatur. Sicut ergo formam naturalem introducen-"dam antecedit positio nuda, dispositio & necessitas, quo-"rum primum, & vltimum intelligitur fimplex, & quali "punctuale, medium autem habens latitudinem, quam "contingit plus & minus &c. Quæ dispositio est per con-",uersionem ad Deum in vsu, vel in actu, secundum quod patet ex naturalibus & gratis datis.

> ', Quando autem facit totum, quod poi cft, & quod in fe reft, tunceft necessitas ad habendam gratiam, non neces-"sitas coactionis Deo debitum imponens : sed necessitas "in mutabilis, qua necesse est Deu esse Deu, & ideo bonum, "& idso effluentem . & ideo accipientidantem. Imo neque hanc vltimam dispositionem ve necessariam liberalistis

mus dator expectat, sed aliquo modo convertentise, & disponenti, etiam si non secundum totum quod in se est, multoties dat, satobil qui dat omnibus affluenter. Igitur secundum S. Thome doctrinam necessario infallibiliter, sicut necesse est Deum esse bonum, datur gratia disponentise totaliter ex immutabili bonitate Dei; Imo nec disponentise totaliter, sed solum non ponenti obicem, vt ex hoc textu pater, & ex3. contra Gentes 179. supra allegato, vbi dari gratiam etiam peccatoribus omnibus, & recipi de sasto non opponentibus contrarie impedimentum docer, probatque ex Apostolo, quia vult omnes saluos facere; Et ex Euangelio Ioan. I. quia illuminat omnem hominem venientem in bune mundum, nisi ipse claudat oculos. Imo disponenti se datur de congruo, si ex naturalibus docet Heb. 6. lest. 3. de de institia ex gratuitis.

Et in opusc. de prascientia & prades.cap. 6. ad q. 2. & 1. d., 40. q. 4. a. 1. & 2. probat Deum velle soium bonum: Et quia hominem carere gratia, non est bonum, ideoque, non volitum à Deo, nisi in quantum per accidens sit bonum. Fit antem bonum, quia sit instrum. Instrum autem est, hominem illum carere gratia, qui vult carere. Ergo si nolit homo carere, Deus non vult carere; sed dat gratiam necessario, quia Deusest bonus necessario, sicque ordina-

uit exp.2.q.Ir4.I.
APPENDIX.

Quoniam omnes dispositos, & non repugnantes Deus recipit in gratiam, repugnantium vero aliquos: quarendum quare non omnes, & quos recipit.

# CAPVT XIV.

Voniam igitur satis superque probatum est de mente moufirate.

ad fui imaginem, vt Pater eft, omnes approbaffe simpliciter; antecedenter, & absolutead hæreditatem naturalem & supernaturalem. Neminemq; reprobasseab hæredirate naturali, sed solum supernaturali, nisi aliquos consequenter ad prauisionem culpa, non cuiusque, sed finalis impenitentiæ, Proptereaque dum fumus in via , nulli suam negare gratia, fed cuilibet parato per fuu liberu arbitrium, aut alterius auxilio fidei, si vsum rationis non haber, dispositoque recipere vel faltem non repugnanti dare, quia Bonus eft iple Deus, ve digunt Catholici: non quia meretur homo. vt Pelagiani & infuper multos repugnantes Deum ad fe trahere, vt dixit in Ioan 6. lett. 5. 6 3. contra Gentes 661. Restat, quamuis supra declaratum, amplius declarare, cur non omues repuguantes trahit.

Adhocresponder D. Thomas in prafatis locis & inopasc. de prasc. & pradeft. cap. 7. quod in aliis non inucuit, in quo propitietur illis Deus, vt dicitur Iob 33. qualis Iudas, Pha. 220 &c. In aliisinuenit qualis Saulus; qui air, fui blasphemus, & perfequatus Ecclefiam Dei, fed mifericordia confequatus, quoniam ignorans feci in incredulitate mea, amplius emulator existens paternarum mearum traditionum &c. Et

hoc Stephanus reuelauit sanca Brigida in lib.5.

Supra autem dixit, quod repugnantes contrarie ex malitia non trahit ad se, quia ipsi non trahuntur, non quia Deus non trahit: sed dispositos, & non repugnantes : itemque repugnantes ex ignorantia, & fragilitate, trahit omnes. Quacirca D. Thomas in Rom. 2. lett. 3. inquir. Est primus gradus dignitatis in hominibus, qui non ab aliis, sed à se ipfis inducunturad bonum ; Secundus est corum, qui inducuurur abalio, sed fine coactione : Tertius eorum qui coactione (id est flagellis indigent ) ve frant boni. Quartus coru, qui nec coactione dirigi possunt ad bonum Hier. 2. Frustra percussi filios vefiros , disciplinam non receperant. Ite curnon om in Pharaone & Elima accidir. Saulus aurem, & Nabuc.conresad ipfum uertuntur consimilibus auxiliis (teste Chrys.) Et August. idem docet deprædeft. & grat. c.15.

Exhis confirmatur, quod supra idicebamus cum Partibus

S. Thoma, quod Deus dat gratiam contrariantibus etiam vsque in finem: & quod, teste Chrys. ex Ezech. semper sicut amator insaniens amasiam, currit post peccatores, dicens non simulatorie. Renertere pranaricatrix meretrix: & recipiam te.

# Conclusio, recapitulatio, & confirmatio.

Rgo palam est, quod Reprobatio ex prænisione finalis Limponitentia fit apud D. Thomam : vnde reprobati apud cum & in omnibus scholls, vocantur Præsciti tantum; & non ex decreto derelinquendi aliquos, vt malos, nisi post peccai u præscitum, alioquin dicerentur etiam prædestinati ad malu, vtnatura mali.lië nec Prædestinatione antecede e este necessariarn, sed consequentem infallibilem, non ex decreto præcedenti, sed ex præuisione executionis nostræ:ergo ex coexistentia suturorum in æternitate præsentialiter, nedum octiective :ve in capitulo ; oftenfum eft. Cuiusmodiexistentiam nedum Scotista & Jesuita, sed etiam nostrates quidam in Hispania negauerunt; & qui acceptant decreto fubiiciunt inuicto, vt fiant res & fic & tunc & taliter & ibi. Nec considerant quod DoctorS. vt saluaret contingentiam & libertatem faciendorum, reliquir decreti ineui. tabilitatem, & ad coexistentiæ infallibilitatem confugit: à qua nostri ad ineuitabilitate incaute recurrunt, propterea, quod aduerfarij concludebant, quod si Deus ex coexistentia sciret, à rebus scientiam acciperet. Cum animaduertere oportebat in sententia S. Thomæ, Angelos cognoscere naturalia & futura postquam sunt, per innatas similtudines & ideas illorum; sicut & oculus, si haberet innatam lapidis speciem, videret lapidem non capiendo speciem ab ipso, ve diximus cap. s. art. 3. & quoniam Deus non exit de potentia ad adum, cum fit puriffimus æternus aclus, præhabet ideationes omnium futurorum & sui surque voluntatis & volutorum, in productione verbi, manifestatini & factini entium, at folum manifestatiui non entium & malorum : nec propterea, dicebat D. Thom. futura erunt necessaria:

nec volitiones humanæ funt decretæ incuitabiliter. Nam Deus videns Petrum, quem decreuit facere liberum, videt indeterminationem eius ad actus pios & malos, prout in libero arbitrio funt: & simul determinabilitates innumeras voluntatis, & non modo ad illum actu, ad quem se determis nabir, fed ad illu & ad alios infinitos infinitifque modisvariabiles, inter quos eft ille, quo & ad que le determinat Petrus. Ergo non accipit à Petro existente scientiam de Petro.nec ab existentia actus cius scientiam de illo actu: cum habeat illum & alios infinitos idealirer, quorum vnieffectus corresponder. Patres lesuitæmulti, vt salvarent libertarem ponunt in Deo prænisionem non prædeterminatione, donec Deus videat actum, ad quem ex ferie obiectorum inclinabitur. Subtiliter fane : fed, puto, non effugiunt decretum ponendi Petru in tali serie, & non in alia: nec hominis libertarem tuentur omoino, li à seriedeterminatur infallibiliter : nam idem eritac ineutrabiliter : vel fi fallibiliter , tunc Dei omnimodam non faluant certitudinem. Voluntas enim non potest cognosciapud S. Thom, quorsum se inclinabit, &adquem exibit actum, si vere libera eft, nisi post actum: qui in nobis est post in Deovero neque ante neque post, sed præsens. Et mitum a expectant vt Deus prænoscat ex ferie quæ fallibilis eft, (na Angeloru in eadem ferie politorum multi steterunt, multi corruerunt, ex libertate nonex ferie: & in peffima politus ferie Cornelius faluatur: at Iudas & Angelusin optima non faluantur, fed damnatur) cur non expediant nobifcum vt cognoscat ex coexistentia quæ est infallibilis? Item miror Perthom, qui faluant D. Thomam contra D. Thom. & Dei potentiam contra Dei bonitatem, vt notat Chrvf. & Ambr.

Hæc dixerim, salua omnium reuerentia doctissimorum Iesustarum & Perthomistarum, quorum admiror & saudo sedulum studium, sed bonum publicum quod & ipsi appetunt, non gloriola, nec præsumptio quod totum negotium grauissimum exploratum habeam, me ad scribendum impulit. Cordati & pij eredent & intelligent. Sciolis & ambitiosis exosus ero. Reip. & Principibus credo probabor.

quoniam pacein & concordiam Reipub. cum Deo, & conscientiarum cum vtrisque pono, & remedium multiplico in flumine, in sanguine & in flamine proprio &. communi, juxta sapienti un sanctorum: quando adversarii suspiciones pessimas internos & Deum ponunt: Disgratiam di atant: redemptionem eiusque remedia depauperant :De. umque aut inopem aut subdolum, vel solum Fortem, anon Bonum & Sapientem faciunt. Propter quod Principes Tyrannifiunt, fine causa minimas ob voluptates populum affligentes, circui. retes & decipientes: sicut facit Caluini Deus fine caufa, vt oftenderet iram fuam irrationalem falfamque gloriam: & dum omnium se patrem dolose declarat, non nifi quolda decreto æterno afcitos suscipit in fi ios; cæreros verò miuste & mendacher danat:non quia peccaperunt, sed quia noluit Deus cos prædestinare: ex non prædestinatione enim reprobatio, derelictio, & peccarum. Et tamen fingit le damnare, quia cos no habucrunt aquam: qua non potuerunt habere:aut quia fecerunt actu, ad que impulsi efficaciter, refistere non potue: unt. E contra populu feditiosum faciunt, solo metu externo leges observantem, dum putat Fato se vrgeri: & nasci homines indicatos, non indicandos. Quod argumentű facietes olim Galliarű Episcopi coegerűt Aug. & Prosperu aliter meliusque le se explicare: ilu in libro cotra articulos sibi impositos: istum in libro defensionis Aug. Extalienim sententia populi desperantes se le taadere impudicitiis, fraudibus, rebellioni, focordiæ: maxime autem contra Principes fruetes bonis præsentibus machinari (vnde Caluinus dominium paucorum, Lutherus populareni, prædicant in Ecclesia, irrepentem in politicam Principum) nam vulgus sic edoctum, ait. Bona cœlestia vel non fant pro nobis: vel si sunt, adiudicata sunt: & similirer mala ab æterno. Vnde nec nos posiumus mutate sortem bonam vel malam: nec augere vel minuere: omnia enim iam decreta funt:nec Deus rogatus potest, cum sit immutabilis. Ergo nec pro bonis æternis acquirendis, nec pro malis æternis vitandiseft laborandum. Sed præfentibus finamur per vim, per fophisma, per hypocrissin. Et sic ex hoc deinde bella rustico

### 326 De Pradestinatione , Electione & c.

rum, schismata & hæreses nouæ, Principibus exitiales:ex-

quid bonum pro seipis videtur.

Hæc cogira, piissime Rex, & aliis consideranda trade; nec folis viribus, sed rationibus mundo Christiano salus à Rege Christianissimo est propinanda. Vide Germaniam, Poloniam, Vngariam, Daniam, Angliam, Scandinauiam, partem regni tui, propter hoc dogma arrocissimum collapsas ex to. to vel ex parte. Miserere: & Pater misericordiarum tibi præstò erit semper.

Nunc ad complementum doctrina addo expofitio nem 9. cap. ad Rom. in quo fundatos se putant sectarij: quam à D. Comite de Brassach, Oratore Christianissimas. Maiestatis apud S. Pontisicem sape de his viriliter pieque disputante, rogatus confeci.

### 

#### APPENDIX

F. THOMÆ CAMPANELLÆ
Ord. Prædicatorum Expositio super
Cap. 9. Epistolæ Pauli Apostoli
ad Romanos.

CONTRA SECTARIOS.

Ad petitionem Iohan. de Galard Comitis de Brassach Christianissima Maiestatis in Romana curia Oratoris contra sectarios disputantis.



Voniam, vtHilarius docet, ex causis distoru ratio, sensusque dicendi agnosci debet: quid contineat cap. 9. ad Rom. cuius expositionem à meposcis, Excellentissime Domine, vt Caluinistis in co exultantibus, gloriatio au.

feratur:non intellgemus, nisi causas Apostolidictorum prius enucleatas habuerimus.

Conueniunt Commentatores omnes, & contextus Apoflolicæ epistolæ idem pandit: Apostolum scribere Romanis, qui Christi filem acceperant, sed præuenti à Iudæis
Romæ sub Tiberio, & Caligula, & Claudio, & Nerone
morantibus, ex quo ipsorum regnum subRomanorum ditionem venerat, iudaizabant: maxime autem qui conuersi erant ex iudaismo ad sidem Christi, dicentes, oportere observari legem Moysis, circuncidi, & ceremonialia
prosequi: quoniam Christus, aiebant, non est contrarius,
sed complementum legis: in causa erant, vt putarent Gentiles se non posse Christianos esse bonos per solam sidem:
nisi, & legem observarent; ita vt opera sidei essent legalia
simul; quoniam in lege erat promissio redemptionis. Contra quos Apostolus ostendit.

Rr iij

## 328 De Pradestinatione, Electione ;

In primo cap. Euangelium esse salutem omni credenti, Iudæis, & Gentilibus, ex quacunque natione; & eius neglectum esse ruinam: Nam iustitia, & ratio naturalis, quæ erga Deum proximumque dirigit hominem, est omnibus communis: Ideirco, & qui legem naturalem, & scriptam, & qui solam naturalem acceperunt, ebnoxii sunt iudeio Dei, benefacta, & malesacta iudicaturi: & sunt circa hoc omnes inexcusabiles. Omnibus enim notum est, Deum esse & remuneratorem, & gubernatorem, dignuque cultu super omnia, ve rerum natura, & philosophia docer.

In fecundo cap. ostendit & Gentes, & Iudæos esse iudicandos secundum opera moralia, non autem iuxta ceremonialia, quæ solum prosint, quibus sunt signavera moralium ex fide interiori manătium. Siue ergo circuncisus, sue non circuncisus, iudicabitur secundum operabona, & ma'a moralia. Ceremonia enim Circuncisionis, quod indicat, no quod facit, requirits id est animæ circuncisionem, cuilibet nationi communem, quæ & quatenus vitia præscindit à se.

In tertio cap, dicit Iudxos præcellere Gentilibus in hoc. quod legem, & Patres imitabiles habuere fanctos, & promissiones communis Redemptoris. Quod si Iudzorum quidam non crediderunt , promissio Dei non euacuatur ; quoniam à quibuscunque recipitur fides Redemptoris, & opera fidei, liue fint Iudæi, fiue Gentiles, illi saluantur per gratiam, & fidei opera, non per opera, quatenus ceremo. nialia. Qui autem fidem non recipiunt etsi habent opera legis, damnantur:nam omnes peccanerunt in Adam, & omnes egent gratia redemptionis à peccato actuali, & originali: à quo lex non potest liberare, nec natura, nisi per fidem Dei omnium factoris, & gubernatoris, ideoque Redemptoris, & vt Patres exponunt, implicitam, in fide quod Deus eft gubernator : vel explicitam , per se in prouectis , per parentes in paruulis: vbi & quibus reuelauit Redemtionis opus, fuz gubernationi congruum, meditari.

In quarto cap. probat, quo I dicit, exemplo Abrahami, qui antequam circuncideretur, iustificatus est per fi. dem, qua credidit Deo, & per operasidei, vt magis expli-

cat Iacob. 3. & non per legis opera ceremonialia, quæ non. "dum acceperat; etenim circuncifio data effei, vt fignaculum fidei, non vt saluans sine fide. Idcirco ex David psal. 31. qui beatos dicit omnes, quibus Deus non imputat peccata, non quibus dat circuncisionem. & ceremonias: non enim propter hæc promisit salutem : sed propte fidem, qua Deo inhæremus corde. Imo lexiolum oftendit, quod agere debes, & ideo operatur iram, quia non potett amplius quisper ignorantiam exculari. Sed fides, qua Dio credentes opera Dei operamur, non metu legis, ted Dei, cui confidimus, amore, (aluat nos.

In quinto cap. nos lætificar, quia per fidem Christirecon. ciliati fumus Deo, cum essemus inimici propter peccatum originale, & actualia. Et qui Deoper Christum concilia. tur, damnari non poteft, non quiper legis susceptionem, quænos magis peccatores fecit, non fananit, nifi in fide-Redemptoris. Etenim ex Adam víque ad Moyfen, & à Moyfe ad nos, id eft, antelegem, & fub lege mors regnar, in quibus non est Christus (implicite vel explicite, vt docet S. Iuft.) cuirs gratia superabundat, postquam delictum

per legem abundawit, exculatione lublata.

Infexto cap, horratur homines exhibere se se Christo per operafidei, & non manere in peccato, à quo resuscitati sumus cum Christo à mortuis resurgente, vt amplius ip-

fenon moriatur, nec nos amplius peccemus.

In septimo cap. si mortui sumus cum Christo, & mortua est lex ceremoniarum, non amplius lege teneri nos docer, cum præfeitim non possit nos sanctificare, sed tantum oftendere quid agendum, & quid fugiendum. Fides autem non folum agenda, & fugienda oftendit, fed etiam fan... dificat, & concupiscentias frænar, Dec, cui fidimus, interius auxiliante ve possimus agete & fugere.

In octavo cap, viuendum elle fpiritu, per quem lex fideliterimpletus: non carne, per quam falio, & apparenter tantu tenerur, & seruatur à nobis more seruorum, aut mercenariorum. Illienim qui spiritu viuunt, vere fili, atque hæredes vitæ æternæ, & testamenti funt, &cohæredes

Chrifti,qui natura filius eft , nos autem adoptione: fi tame compatimur Christo, vt conglorificemur. Nam nunc omnis creatura patitur expectans reuelationem filiorum Dei & nos etiam Apostoli, qui sumus primitiæ filiorum, quibus in corde testificatur spiritus, quod sumus filii, & docet nos rogare, & perere à Patre, quiscit petitiones spiritus, exauditque etiam gemitus. Filis enim diligentibus Patrem omnia cooperantur in bonum: quippe qui secundum propofitum Dei vocati funt fincti, non ex operibus tantum legis exterioribus. Hos enim non proposuit Deus, sed quos præsciuit, prædestinauit sieri silio suo conformes, vt ipse sie tanquam primogenitus interfratres. Hos namque, quos præsciuit, prædestinauit, & vocauit, & vocatos instificauit, & iustificatos glorificauir. Igitur nemo potest his contraire. neque accufare, neque condemnare, neque à Deo separare: cui coniuncti funt charitate in Christo primogenito; per quem hæc omnia superant.

Ex quibus verbis vides, Ex cellentissime Domine, Pauluni ponere salurem, non in operibus legis, vt legis sunt: sed vt fidei, qua credimus Deo & Filio eius, cui conformamur (ecundum propositum voluntatis Dei, & nostræ, non secundum ceremonias tantum, & auditionem legis. Spiritus hoc in loco sumitur non pro spiritu sancto, sed pro rationalitate mentis humanæ creata à spiritusancto per dilectio. nem : qui spiritui nostro (ait) perhibet testimonium quod filii Dei famus; & quidem omnis virtus in facra scriptura . quatenus regitur à Dei Spiritu, qui aulli deeft, dicitur Spiritus, vefpiritusfidei, confilii, timoris, & c. Fides autem dicitur, qua Deo credimus , & Deum , & in Deum , quoniam in iplum ferimne per sp iritum fidei. Opera legis vocat solum ceremonialia: & aliquando eriam moralia, quarenus imperantur à lege iis, qui fib lege funt, ve ferui. Opera filei vocat quæcunque opera, præsertim moralia, quatenus funt ex amore fi iali comitante fidem, qua inhæremus Deo, & in Deum ferimur, à Deo in Deum edocti. Et hic amor est spiritus fidei, quarenus subditur spiritui fancto, & lex fidei dicitur : ficut lex scripta dicitur lex factorum apud Apost.

hæcia carthe sitalina corde. Exhis facite sensum Apostoli in sequenticap of prestantiation becellorissima porcipieta Subiorgiremim, quodesiam ipse staulus idem sapiebas cum ludæis, optuns anathema este, idest divisam à Christio pro suda is equorum est restaurentum; ex legislatio, ex promissiones ex Christigenealogia: propter qua depebast (dixi) praponi geneibus que imbactesiastica prarogativa, et in salute animarum; sed (nunc dico) non propterea quod gentes præseruntur, cecidir verbum Domini: nam non carnaliter; sed spiritualiter intelligitur, qui vere ludæus est. Siquidem non præseruntur aliis circunciti carne, sed corde, nec limitiae carnales, sed spirituales, ides unon qui sustre ex carne Abrahæ, sed qui ex side & spiritu imisantur Abraham sidelem; cuius cumque sir nationis secundum carnem. Et hoe probat sex argumentis.

Primo, moniam Abrahæ fili sum Ismael, & Isaac, attamen Ismael non præfersur in sacerdotio & regno, quæ
primogenirorum erant, nec in salute Redemptoris, quobism silus promissionis est Isaac, quem Deus præcognouit,
& sectomeliorem. Ismaelem vero præcognouit, sed non
fedit deteriorem, nissin prærogativa Regni sacerdotalis,
sed ipse persequens Isaacum reprobatur, non secutus pro-

politum diuinum.

Secundo, ne putaret, propterea quod Isac est filius promissionis, quam secit Deus Abrahæ, vt esset Pater gentium Genes. 17. ac hæres mundi Rom. 4. solos stiosssaci, vel omnes sklutem, & hereditatem Ecclesiasticam, & ecclestem, adepturos ex sola vi promissionis, & prædeterminationis, quantumuis malos, vt putant Caluinistæ, vel repugnantes diuinis donis: Addit, quod Rebecca vxor Isaaci peperit simul Esti, & Iacob ex eodem concubitu, & tamen ille damnatur; quoniam & primo genituram sacerdotii & Regniamist, & simul salutem æternam: Iacobaute vtramque adiit hæreditatem: vti Deus ptædixerat Mals. & Gen. 19 quod maior service minori: antequam nascerentur, aut quicquam boni egissent, aut mali, vt secundum electionem gropositum Ddi maneret.

SC

Bet De Pradestinatione Selectione,

iloHuinslociesplicatio videtur Chayloftomor, & Theol phylacto, & Athanasio Constantinopolitano ,& Origenii Bralis, effeargumentatio Apostolio vi& obiurgano contra Inderes præfumentes de carnatiprærogativa, quam ipforum is obfirigos oftendit A poffi offe vanam puil cleftione mil Apriopositum Deiretmeamuss Nam dore reprobatus oft Efair proprer prædifum paccasume ve idem Apak Hibr iz. declarar, dicensi ( Ne quis profanus, fiont blau toreprer vnam efcam wendidit primitiva , id eft facerdotit aus, & Reghissmoniage, a Quiddmizuidens Deus odivitantequam il facerer aut malcerotur, vt Hieron in Malaci & pli Patres probant patque de charant. Jacob autemidileric, va -quidam aistat, ob pra ul famerita, qua qui de indunt caula occultapazdeftinationis: ego tamen dico , quod non funt causa prædestinationis, sicus reprobationis sixterecte D. Thomas in apulculo de pra piensia de predefinatione fled funt effectus prædeftinarionis, du carte permanentia in ear ficut docet Apostolus Petrus Jangine, inquiens, vi per bona opera certamfaciatis vocationem & electionem veftram:) que in voluntate pracedenti pravilionum peccati, & obflinationisin ipfo, est omnium, et declarat Chryfostomus hom and Epbel. & Damale, de fide orthodoxa lib. 3. Licet Scholaftici non proprie vocent prædestinationem, nisi quæ sequifor involuntare consequenti prævisionem permanentiæ in proposito, & operibus à Deo imperatis, que opera vr fint'à Deo fir, & à libero arbitrio, vt dicitur in Conc. Trid. feff. 6. Poteftenim homo remanere in reclitudine, qua conditus eft fi velitinec tamen hæc per manfio eftab homme, fed à Deo, qui dedit rechtudinem, & fervat perpetua prouidentia & auxilio nifesponte deserames illud, à quo non deserimur, nifi deferto imo porest homo ex generali auxilio præparare le ad gratiam supernaturalem ex viribus natura, non de condigno per institiam accepturus eam ifed de conucnientia per bonitatem Dei qui hoc promisit ve probat fanctus Thomass d.41.9.1. art 3. Gin 2. d.5.9.2. art. J. & d.28. 4. 1. d. 4. 6 in 3. d. 37 9.3 a 4.6 in 4. d. 27 .9.1. art. 1. 9.2. 6 inresp.adq. 2. 6 in opule 61. 17. Neque hoc deinde in

Rimma rettacauir, vt guidam volunt lybi folum docet quod præparanti se per liberum arbitrium morum auxilio Dei, aurdiformatum gratialdatur amplius gratia ex auftitia folum , ficut expresse dicit , in p.z.q. 114. a.z. ad 1. Verum non negar, quod semper asseruit in locis supra citatis, dans Pratiam accessario necessitate supposita promissionis, & Aberalitatis Dei ; dicentis Zac sa Conneramini ad me, & ero consertar ad voi: Et, Lacias Appropringuage. Deo, & appropringuabit vobis: Et Apoc: 30 Ego fo ad afium, & puls fo : figuts aperuerit, intrabo ad illu &c. Qualoca adducit D. Th. 4. diff. 17. ad probandum, quod omnibus nocelfario datur gratia de necessitare institue, vel promissionis. Ide in p. 2. 9.114. a. 14 Quapropter Choc dictu Malagddu- probat qued cirulab Apostolo, veargumentum solumodo adobstruen- homo ante dum os Iud zorum, & ia Ctantiam conterenda, profecto foj - auxilium pe mitutina 2) Heb. Sinlvero do Bring of sincelligitunde odio ve feruns ex reprobatino ipsius Esau, velquoad sacerdorium tantum, none: atcu Welde confequenti negativo gratia supernauralis ve dicit, auxilio aut -Seoris quoniam post percatum A de non omnibus da- gratia mere. stunvique ad divinæ essentie scuitionem. Vel de positiuo, lus ex con-Jour Holumeftob prelifim culpam, & obstinationem, & dign. Vin -hoodicane Hier: Amon Orig. Chryl. & mil: nam fi non ob Wide Cento--timpam runc Dous other gratis, vel fecifict homines ma. nem. losnatura proprereaque odibiles: Ergo Deus iple effet males ve D. Thomas concludit, quando probat Angelos non'pot liffe peccare in primo inftanti fure creationis:, ac Broilidea malo chearore malitiam contraxissent. Idem di-- Ed A Elan odio habitus effet ante culpa prau honem . & · magis: Nam fuillet malus, & odibilis, non folumin primo milantifuz creationis, fed ante quando folum erat in monte Dei ergo malitia eius offet à Deo sac proinde odium: Contrahocidiciour Supar. Wibilodifi corum; que fecifi. & reddir rationem, neque enin aliquidodiens fatthi; aut confi. · tafft, feur Maelicet ferulis odicopus, quod facit inuitus & icoactus! Igiturculiber Sap. exeludarà Deo odi gratis; & Epift ad Hebideclaretodium ex præuis culpa; & electio ex proposito nostro su permanendi in restitudine, qua accepi-

mus ve Origi de Chrytoft dictions vel en propolito Dai confecuentinosin ea, fi velimus; vi alii dicuni aut erigendi ex peccati ma fla de gloriani luame ve Augustino videcur: Comequens el ve fit pura argumentatio, & non dogma: in hoe cremsto Apostori de Lacob, & Eliu. Vel intelligafür ficue Promnes intellekerunt & expositerunt, excepto Augustino! Quesomites erraffe Cahainus dien , excepto Aughfino Nosantom e contra omnes recte dixille potius dicere debemes, excepto Augustino, quem camen nobil. cum effe fæpiffice probauimus : fiquidem femper docet. quododhim persupponit culpam, faltem originalem, conera quam nos proulienems generalem: mox aperiemus in

Redemptione. Sieut & in Cent offendimus.

Quod autem frafir oftendir fequens fermo Apolt. Siquidem, quoniam possent achue Iudaizantes queri de sua posthabitione cum esent determine Iacob dilecti, subiungit contra illosargumento confirmationem hanc. Nanquid eft iniquitar apud Deum, maia Iacob dinigit, & Elau odit antebene, & malefacta? Abfir fic non est iniquitas ( subaudi) quia Gemiles diligit, & Inda os odit ante : ple enim præscius est verorumque factorum. Probarque, quod dicie ex Deiresponso Exod. 33 ad Morfen petememove sibi demonftratet fe , cui dixit : Oftendam tibi omne benum & miferebor, cui voluero, & clemens ero, in quem mibi placuerit &c. Exquibus verbis coucludir Apost. Ergonon ef currentis ,nec volentis , fed miferentis Dei. Quali cicat ,opera veftra nihil funt, nifi quatenus Dens volt effe. Vbi Chryfoft func volentisfecundario, sed Dei principaliter. Non enim exeludirliberum arbitrium g ficuti necround dicitur in pfal. Wife Dominus cuftodierit ciucitatem fruftra vigilat , qui cufodiream &cafficum Domino, non fruitra. Sed reuera ifte locus el argumenti & obiurgationis roboratio non de-Crina; fed folumer Chrylig fort qua verner, eriano Con Trid. \* Vramplius oftenderer A pioft. Ind zis prosprnis vaux ipforum is dantismin operibus legis ubiungitiquod non lo u ad bonum nos voluntate Dei duemtur, fed etiam ad malti, inte lacra Scriptura corticem fubdens. Dicit enim Scriptura Pharaoni, Enod. 9. In hoc excitauite, vt ostendam in te vir tatem meam & annuncietur nomen meum in vniuersa terra, &c. Ex quibus verbis conclusionam facu Apost. Ergo
cuius vult miseretur, sicut Mosi dixis: & quem vult indurat,
vr Pharaoni dixit. Vnde videtur nul prodesse bona voluntas, bonaque operatio nostra: & vere sic concludit argumentum, & hanc conclusionem habet Calvinus pro dogmate. Nos verò pro argumento in Iudxos, contendere
volentes, quò d'alus ipsorum modò erat. Quo det si etiam
gentium; non tamen debebant praferri eis gentes in dignitate, & salute: Contra quos an Apost, quid proteruitis?
nonne Deus indurare, & misereri se dicit in sacra Scriptura?
Tacete miseri, &c.

At ishac obiurgatio dogma non facit, & cum verbis eius stat quoque, quod neminem Dous potitiue indurat, nec prædesinat ad indurationem, nec ad damnationem, vt patet ex aliis Scripturæ locis, & PP. omnium contensu, etiam Augustinis & item ex Conc. Arausic. & Mileuit. & Trid. Nam docent indurati homines à Deo, quia illis non dat gratiam: Non dat autem in pœna peccati præcedentis. Est enim induratio, & obceçcatio peccatum inspiritum sanctum, ac simul pæna peccati, vt omnes fatentur. Dicitur etiam indurate, quia non vindicat scelera, sed sinit crescere, sicut Pater dicitur sitio parare surcam, cum non castigat errantem; non quia impellit in errorem, ex Orig. Chrysost. aliisque Patribus. Imò semper inspirat bona vique in sinem, vt in Centone probamus.

Quodautem dicitur in textu: Ad hoc ipsum excitaui te, ve &c. Orig, exponit; Non seci te, sed suscituri pravidens praviratem tuam, quam ego non seci vsus sum illa, vt ostenderem meam virtutem, per quam vtor te pro slagello aliorum, & deindecastigo te serocientem, vt sortis sudex. Hanc expositionem afferunt omnes ferme Graci. At D. Thom, exposit excitauite, 1. ad Regnitui desensionem, & rebelisium punitionem: sed tu abusus hac motione mea ad bo, num quertisti in malum, persequens Moysen, & seruos, Dei per miracula probantes se missos deco. Hinc ego

Ss iij

# 336 De Pradestinatione, Electione,

, vius ium trac præuifa perueritone mia admeam infrie riam declarandam. Ordinaremm Deusmalayled non facir, nec prædererminat liberum arbierium ad majum; led fealum ad bonum afflut, ve probat in 11d. 28 m. 20 ar. 1. ad 2.

O raproprer non excludit Deus bona opera nostra fed landem operum, atque meritum ad supornaturalia ; non ce nim valent ad falettem, hill ex gratiain formante, aur mos nente supernaturaliter; nisidicas dispositive com D. Th. Valent autem ad naturalia bona cum non informantur gratia, de qua dixit Mosi miserebor culus voluero &c. Nec includir fe operi malo, quando air, indurani Pharaenem &c. mili vhordinator eft, non author, ant fuafor, aut impulsora cum in tota facra Scriptura, & lege æterna, & naturali, & politina femper prohibeat opera mala, & iubeat bona : nec Abi ipficontradicar vnquam fed fidelisin verbis (nistfibi; & nobis fit; feque effe teltetur. Quid enim leelestius, quam opinari Deum blafphemare Doum, quando homo blafphe, mit Deum ? Quod dicent qui Deum caufam peccatiadh uam & prædeterminarriam fucium autadus actionifque, fine qua non potelt elle peccatum; faciunt in caufam & non folum cum caufa, operantem efficaciter, vi fecus faceac tinul pains peccent, vt of must len ut. resupen omoil re

Quinto lequituri Apost, obiurgationis vimad apususione nem contendentium cum Deo Indeorumovique comes dius sequatur: introducit Iudeum y aus Gemilem dioens, tem; si Deus misererury & induratad libitum: cur querif, tur contra nos, quia malefacimus, & legislue precipienti, bonum; & vetanti malumy tron etredimus a si quident premet, ensus voluntari nemo tesistere potest, facir & nos obedire; & repugnare, emollit, & indurat, vi concludis tur obaule. (Hoeverbest argumentum Libertinorum filiorus Odunti, vide concondunt nullum esse pencasum, cum fian Deol) Responer Panhis iterum increpans, validius que hans sindeorum proteculam, qua volebant Deumipsis dumeax xát debere tallitem, gratias, & dignitates, non autem allis gentibus; ac proindefallam esse prædicationem Apostolo-, sum, quo de Gentes essent participes, & concorporales, &

coheredes promissionum in Christo Ielu & c. dicens quafi , Tacete ô rebelles, perfidique : quis es in homo, quirefpendeas Deo! Numquid dicit figmentum ei , qui le finxit , cur me , finxistific ? An non habet potestatem figulus excademmassa n facere, alied quidem vas in honore, alied in contumelia? & c. Hac verba increpant pratumptionem ferut irrationalis, guarentistatione à Deo summe rationabilissimo, ac Domino, nce merentistesponsum. Sie quando Christus interrogatur Luc 20, ad retundendan, audaciam pon respondet. sed argumento excipit. Sic Apostolus formori argumento præfumptuolam interregationem, damnat. Quem adprodum fi indoctus discipulus sapientiss mum pracceptotem fui m obiurgaret interiog mone, cur ma fentis de elementis, aut de cœlo, aut de tuangule ? similiter responderespræcentor in lignabundus, quia fic nahip'acer : Itident, & Pater fino : Quamuis placitum il ud effer rationis plenti, tomen non vult affignare rationen, vi audaciam conterat, sed majore malleo addito confingatur. At fi quishi militer perat, meretur responsum. Vnde Iob. 9 dicitur : Si volueris contendere cu Dea, non poteris respondercei unu pro mille &c. Protecto hac metar hora de luto, & figulo cocludit in cortice, quod nos nihil possumus boni, aut mali facere, nisi Deo piædetei minante, nec mereri, aut demereri; sed merita, L'demerita, horore, & contumeliam, accipere à Deo, quie fic Dens vuit raquam Dominus temere à capriccio, non ratione, vi Mahemetes, & Caluinus dicunt pracurlotes An. tichrifi, Quitefte Dan cap. II. adorabit Deum Mahozin, d. est de fortitudine, & violentia, non de ratione, & fapientia, Ex locis S. alios ac Paradilo m, alios ac Gehennam pramittentem:con- de jumpfit traquem tota S. Scriptura. & naturale jus reclamat.

Verum enjin vero hoe argumentum nihil concludere fou es lut pro Libertinis, rec pro Caluno & Mahomete, fed obiurga. probatur tionem este ex pluci us Scripturæ locis, unde hæc verba quod locuius

Apostolus de sumpsir, palam cft.

Siquidem Sap 15 diciturquod figulus de codem luto fin- determinagit valo, & guidem otlas, & can haros, & Deos, 1. Idola , Locus exculta ab Antiquis: & hoc iuxta fuum ip fius arbitrium. At pendijur.

Scripiuravn spoft.meta.

est argumen.

tatine, non

nus vult.

hæcauthoritas nequaquam indicat, quod Deus faciat etiam nos vala iræ, & milericordiæ, sed de nobis: Omnes enim secir rectos, ve alibi air, & ad imaginem, & similirudinem suas sicut homo Pater silios facit ad suam imaginem iridem homines: ideo que omnes hæredes. Pediculos autem & veremes in suo ventre, & capite non facit ad sui imaginem. Properera nec hæredes. Quapropter salso concludirur ex hom loco, quod Deus ita secit homines, vevasa: sed quod homis nibus sactis ad suam similitudinem, ac lapsis ad naturam sustipropter peccara alios Deus recreat eripique in honoret alios in contumeliam, dum nolum eripi, & recreari, iluxta illud: In Christo non valet circuncisto, net prapucium, sed nona treatura. Et hoc docet Augustinus in lib. expositionis quarumdam propositionum Epistole ad Rom. (Tom. 4.)

Irerum Isaia 45. repetitur hæc metaphora contra eos; qui dicebant de Cyto liberatore, & de Iudæis liberandis, & de nationum subiectione, & dominio, sic. Va qui contradicit sisteri suo. Nunquid dit it lutum sigulo, quid sacis, & opus tuit absque manibus est. Va qui dicit Patri, quidgeneras? & muilleri, quid parturis? Que verba non sunt de salure, & damanatione supernaturaliter, sed de Regnis & nationibus, & terum mutationibus ad libitum Dei. Et tamen in his homo ètiam habet metitum, & demeritum. Nam 1. Mach. 7. datur Romanis Imperium pro virtutibus suis moralibas, & apud Ietemiam Nabuchodonosori, ve seruiat Deo in vindictam. Ergo Apostolus non concludit ex hoc, quod Calui-

Tandem eadem metaphora repetitur ler. 18. Vbi lerei mias iubetur in domum figuli intrare; & cum videret ibi, quòd vas quod tunc forte fingebatur, confractum estet: & conversus figulus fecisser illud vas alterum, sicut illi placnit: Iteru interrogatur setemias à Deo; Munquid sicut figulus see non potero vobis facere domus Israel: ait Dominus: etce sicut lutum in manu figuli, sic vos in manu mea domus Israel. Repente loquar a duersus gente, Faduersus Regnu, vet eradicem, & destruam islum &c. Si panitenviam egerit gent illa à mala suo, quod loquatus sum adversus eam; agam & ego panitenvia super est per pentente est per pentente est pente est

Japer malo, quod cogutaui, vi faciamei; & subito loquar de gente, & regno &c. Ex quibus verbis nil probare potest apostolus de salute, & damnatione à capriccio sine meritis, & demeritis. Tum quialoquitur Deus de salute, & ruina regnorum politica, non autem animorum: Tum quia opera Deus bona requirit in hoc textu, vt plantet: & mala, vt destruat: siquidem si malus relinquat malitiam, atque prenitear, dicit Dominus se mutaturum sententiam. Vnde potius

metaphoraest contra sectarios. Et certò.

Præterea ipsemet Apost. respondet huic autoritati, & argumento in 2. Tim. 2. Vbiait; quod in eadem domo funt vafa aurea, & argentea, lignea, & fictilia: & quadamin honorem, & quadam in contumeliam. Si quis ergo mundauerit se ab ifis, fiet vasin bonorem.) Igitur Apost. soluit argumentum hoc iuxta sensum Ieremia, quod videl. mutamur in contumeliam, & in honorem, iuxta fidem, & opera, non tamen sine Deo: ergo sumus yasa mutabilia, non autem immutabilia (quemadmodum videtur Calvino dicere Rom. 9.) ex Dei prædeterminatione ita ad malum, vt ad bonum : alioquin non potuisset Ecclesia de Magdalena caneres In vas transla-La gloria de vase contumelia, cum Apostoloz. Tim. 2. Ergo non intellexit Apost, concludere cum Caluino; sed tantum pudefacere præsumptionem iudaizantium, & quærentium à Deo rationem, tanquam ab homine æquali, vel minori se, quare elegit etiam Gentiles. Ethanc expositionem confirmat Orig. Chryf. Theoph. Ambr. & Aug. aliquando.

At si quis contendat, quòd Deus temere condemnet insontes, vi suam ostenderet sortitudinem, is pro sortitudine laudat nequitiam irrationabilem, & serociam; non quod verè virtus est; vii Mahometes, & Caluinus faciunt. Non emim datur virtus alteri contraria virturi, & quæ non sit iustitia: quæ nimirum generalis virtus est, inquit Ambr. aliique Patres: & cum gloriantur Calui nistæ in Augustino, métiuntur. Is enim dicir, iusto iudicio condemnari vasa iræ, sed occulto: non est auté iustú, quod insontes códenat. Proptereaque recurrit ad peccatum originale. Sed peccat originalis ptena est solacarentia supernaturalis visionis Dei, non autê

naturalis cognitionis & discretionis & gaudij de ipso Deo. ve probat S. Th. in 2. d. 33. a. 2. q. 2. Tum quia per peccatum naturalia non tollentur: Tum quia quod debilitatur, aut tollitur, per conformitatem cum Christo in naturalibus reformatur; itavt omnes refurgant in mensuram ætatis plenitudinis Christi fani, & integri, vt dicitur in 4. cont. Gent. de fent.qui antem in gehennadanatur, vtique etiam poena fenfus patiuntur ,& prinationem Dei,vt naturale, & fupernaturale obiectum est. Ergo sotum propter actualia peccata damnantur totali damnatione gchennæ. Ergo etsi infantes fint quali lutum, alios enim per baptilmum faluat ad gloriam, alie fine baptilmo, pro quo nec fides parentum suppler, salvar solum à gehenna ad bona naturalia. Haud tame concedit Aug. aut scholastici vlli præter Greg. Arim. quod damnentur, ve vasa figuli ad contumeliam, passionemquesensus. Igitur ex massa luti post peccatum A dæ omnes eripiuntur ad bona naturalia, qui conformantur Christo in naturalibus, proptereaque omnes resurgunt in mensuram ætatis plenitudinis Christi absque maculis, & ægritudinibus prioribus. At non omnes ad supernaturalia, nisi qui conformantur Christo, etiam in supernaturalibus per susceptionem sacramentorum in revel'in voto explicito, vel saltem implicito: sicuti de socrate dicit S. Iustinus, & de aliis, qui parati sunt facere quidquid insferit Deus: ergo & baptizari, licet ignorent præceptum de baptismo Suscipiendo, vt docet Ber. Epift. 77. & allegat pro se Amb. & Aug. & subdit. Non enim requiritur obeditio, vbi non præcesserit auditio; dicente Apostolo, Quomodo credent ei, quem non audierunt ?&c.

Tandem Apostolus respondet ad totam quæstionem, licet non explicite ad singulas partes, sicut Deus indurauit Pharaonem, vt dicitur Exod. 9. & excæcauit Iudæos, vt dicitur Isa 6. non quidem positiue malitiam infundendo, aut impellendo, nec privative auferendo gratiam datam: sednegative non præstando vlteriorem gratiam eis, qui primam respuerunt, tam interiorem qua tangit cor, quam exteriorem, qua prædicavit eis per Mosem, & per prophe-

tas, & non correxit fortiter flagellis, ita vt non auderent amplius obniti; ac ficut filius non flagellarus fit deterior, ita &ipfi deteriores facti funt : &nunc accidit in prædicatione Apostoloru. Propterea subdit, quo a Deus volens oftendere ira & potentia, prius sustinet in multa patientia vasa ira, aptata à seipsis per impanitensiam, à Deo autem per patientia in interitum : vi oftenderet divitias gloria fua in vafa mifericor. dia, qua preparauit in gloriam: quos vocauit non folum ex Iudæis sectantibus legem scriptam, sed etiam ex gentibus legem natura habentibus, sicut dicir Oseas de gentibus, & Isaias de Iudæis. Igitur non fecit Deus vasairæ, quamuis vtatureis, postquam elegerunt obstinate peccatum, ad oftendendam fuam juftitiam , fapientiam , & patientiam , sicut clarissime docet in Eccl. cap. 15. vbi contra cos, qui di. cunt ex def. Au gratiæ homines fieri vala iræ, air, non dixeris, per Deumabest ( scil, quin saluus fiam ) que enimodit, ne feceris) qualidicat, es vas iræ, quia facis quæ Deus odir, & contra eos, qui dicunt Deum impellere hominem ad malum, vt oftendat in eis iram fuam, ficut Caluinifice. Sequiturins. textu. Non dicas, ille me implauauit , non enim necessarii sunt ei homines impii &c. & in fine cap. addit: Non concupiscit Deus multitudinem filiorum infidelium, & inutilium. Concupisceret autem, si sibi estent villes, aut neces. sarii ad ostendendam vindictam, sicut faciont stulti Tyranni, volentes videri potentes. Item aduerlus eos, qui dicunt, hominem à Deo moueri ad peccatum, subiungit : Deus reliquit hominem in manu consilit | ui , adiecit mandata, & pracepta fua: si volueris mandata seruare, conseruibunt te &c. Apposuit tibi aquam, & ignem : ad quodcunque volueris, porrige manum tuam. Ante hommemvi. ta , & mors; bonum, & malum , quod placaerit ei dabitur illi &c. Deinde contracos, qui dicunt, Deum pracipere, aut mouere ad peccatum, vel permittere peccatum moraliter (quodpermittit foluphylice) libiligit, nemini madauit impie agere, & nemini dedit spatiam peccandi &c. Et hoc probatur, quia semper Deus prohibet peccatum in omnilege: ergonon inbet neque permittit : permillio Ttii

## 342 De Pradestinatione, Electione;

enim est indisferentium. Fecit ergo solum vasa misel ricordiæ omnes homines: sed qui permanserunt in donis naturæ & gratiæ, habentur pro vasis misericordiæ; qui præuaricati sunt, thesaurizantes sibi iram in die iræ, per impænitentiam, dicuntur ex hoc vasa iræ, ex quacunque sint natione. Ergo Apostolus generaliter respondet ad omnia argumenta, quod peccatum voluntarium est causa reprobationis, siue in Esau, siue in Pharaone, siue in quibuscunque vasis iræ: causa vero electionis, & instisterationis Deus est antecedenter sine nobis, consequenter nobis cum; qui vult omnes saluos facere, vt idem Aposte-

lus ait : & neminem perire, vt dicit Petrus.

Ex his concludit Apost. sermone huius cap. quod Gentes, quænon sectabantur iustitiam legis Mosaicæ, apprehenderunt iusticiam fidei Christiana; Ifraelitz vero sectando iustitiam legis per professionem exteriorem, non ex corde fideli, in legem iustitiæ fidei non peruenerunt. Quare? quia non ex fide, sed quasi ex operibus &c. Non dicit ex operibus absolute, sed quasi ex operibus. Purabant enim quod propter opera sua bona que non habebant moraliter ex charitate, ex fide per charitatem extreita, sed ceremonialiter tantum, sibi deberi Redemptorem, qui Iudæos intemporalibus superomnes Reges terra exaltaret, (id quod etiam hodierno tempore decepti expectant) & insuper ad Paradisum post mortem Deus ipsos perduceret hac sola de causa, quia sunt circuncisi, & de semine Abrahæ, & legem receperunt, & audierunt :contra quos dixerat apost. supra. Non qui in manifesto ludaus est, est filius promissionis, led qui in occulto nec circuncisus carne; sed corde. Item nec auditores legis, sedfactores instificabuntur. Vnde concludit Iudæos, quali in operibus confidentes, non saluari com fideli Abraham:nec Deum iplos, aut Gentes fecisse vasa iræ causaliter: quamuis yeatur ex consequenti occasionaliter, teste S. Th.ad oftensionem iustitiæ:si enim nemo puniretur, non cognoscerent comparatiue vasa misericordiæ Dei beneficium in ipsos, qui seruiunt fide, fideique operibus, lege tantum extrinseca, quæ prodest viuentibusin ea politice,

& temporaliter secundum institiam legalem, sed non apud Deum supernaturaliter consequendu, vt docuerat in cap. 4.

Notandum, quod cum Paulus ydem commendar, & opera spernit, no loquitur de fide, vt credulitas est. Sic enim & Iudzi credunt aliquid boni, vt dixit idem Apost. inc. 1. 5 2. cap. & Diaboli credunt & contremiscumt, vt Iacobus air in 2. cap. sed defide, vt in Deum tendit per amorem: quæ etiam alibi vocatur conscientia, cum dicit omne, quod non estex fide peccarum est. Nec nomen hocadæquat rationem huius fidei, nisi formam charitatis addas, si. cut dixit, Gal. 5.in Christo non valet circuncisio, neque praputium fed fides, qua per dilectionem operatur, & viuit, de qua Iacobus ait, Fides fine operious mortua eft: similiter ergo non spernit Apostolus opera, nisi legalia, & ceremonialia: quarenus in ipsis solis absque charitate ponitur spes salutis: non autem opera fider: quæ iubentur in veteri, & nouo testamento. Si Gentilis (ait Rom. 2.) legem obieruet, præputium illius in circuncisionem reputabitur. Similiter circuncifio in præputium, si obseruet legem sine fide formata per charitatem erga peum, & proximum. Et quidem tota scriptura Dei & omnes leges naturales, ac positiuz docent idem, vt proterui omnino sint & contumaces, ferique, qui aliter cum Caluino credunt, docentque.

Deinde in cap. 10. Apostolus ex parte declarat, quomodo Deus vittur infidelitate Iudzorum occasionaliter ad salutem Gentium, & salute Gentium ad provocandum Iudzos: ac simul gratias agit pro tantze questionis solutione, dicens: Oaltitudo divitaram &c. Quamuis alii dicant, Apostolum per hec verba admirari insolubilitatem: quod ex parte verum est: Attamen in c. 11. profitetur se questione soluere multis verbis, & deinde cocludit &c. O alt. Attam e nunquam in Apostolo videbis, neque in tota scriptura, quod dicunt Calvinista, fidem historicam solam saluare ex prædestinatione ad bonum, & insidelitatem damnare ex prædestinatione ad malum. Omnes enim Deus vult saluos facerevoluntate paterna, & antecedenti prævisione pecoriginalis: non autem voluntate iudiciali, & consequenti:

Tt iij

# 344 De Pradestinatione, Electione &c.

nisicos, qui exurgant, & siunt vasa honoris per sacramenta: siquidem omnes prædestinat vt Pater, qui facit omnes ad sui imaginë, non autë vt iudex, qui desormatam peccato imaginem non admittit ad paternam hæreditatem. Et hanc esse sentiam D. Thom e in Centone, ex eius verbis contexto, non obiter prolatis, sed sæpe, & ex proposito repetitis, Excellentiæ tuæ prudentissimæ satis superque demonstrauimus. Datum Tusculi die 22. Septembris 1632.

engrafs were, also the terms of the

: स्वक्ष्य व्यक्तिक के इस वर्ग ।

FINIS



### APPROBATIO PARISIENSIS

TOSFr. Iulianus Ioubert Doctor in Facultate Parisiensi, Vicarius Congr. Gallic. Ord. Præd. nostri autoritate Officij tenore præsentiu P. magistro Thomæ Campanellæ, Parisiis sub protectione Regis Christianissimi commorati, à Rimo N.P. magistro Generali omnibus Prouincialibus ac Prioribus commendato, facultatem concedimus imprimendi & edendi Libros tres, inuictissimo Reginostro ad patrocinium Fidei Catholicæ dedicatos, Regioque Diplomate ac Privilegio munitos, videlicet contra Atheistas Librum vnum Romæ impressum, & núc denuò correctum, vnà cum defensione Bullaru fummorum Pontificum contra Iudiciarios: item de Gentilismo non retinendo q. 1. Item de Prædestinatione & Reprobatione, & auxiliis d.g. Centonem Thomisticum contra Hæreticos, & perperam de S. Thomasentientes. Quos Libros approbatos partimRomæa magistroS.P.&anostra Religione, & à tribus Regentibus Studioru publicorum, partim Lutetiæ à Doctoribus Regiæ Academiæ Sorbonicæ (cuius iudicio folenniterin cœtu omnium, omnium applausu, & Dominorum Moderatorum Elogio exceptus prædictus Pater magister Campanella ingentem erga S. Ecclesiam Cath. Romanam, Fidémque Orthodoxam, zelum obedientiámque ostendens submissit) partim à Patribus Magistris nostri Ordinis, à quibus examinari humiliter petiuite Nos requisiti, quo ex storentissimo Collegio nostro S. Iacobi roborentur, pariter commendamus, veque imprimantur & publicentur, quantam possumus de more licentiam impartimur. Dat. Lutetiæin Conuentu S. Iacobi Ord. Præd. die 8. Decembris 1635.

tonud rivilla. Ly office. Se

A CONTROL OF THE WAY THE

0 1 1 20 1

Fr. IVLIANVS IOVBERT humilis Vicarius Congregationis Gallicana Ord. Prad. manu propria.

